UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, (pp. 257-301)
Junio-diciembre 2000, Bogot4, Colombia

ZULETA, CRUZ VELEZ Y GOMEZ DAVILA:
TRES LECTORES COLOMBIANOS DE
NIETZSCHE

JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA *
RESUMEN

Este trabajo se dedica a tres autores colombianos que han
escrito sobre Nietzsche, manifestando una peculiar penetracién
de su pensamiento y asumiendo su influencia. Todos ellos han
encontrado su manera de comprenderlo y explicarlo, han
llevado a sus lectores, escuchas y alumnos a frecuentar sus
textos y han producido un léxico y unas formas de expresién
que permiten a la lengua de esta comunidad adentrarse en
terrenos filoséficos. El articulo, hace parte de un proyecto
mayor sobre recepciéon de la tradicién, produccién de
pensamiento y formacién del pidblico lector. en Colombia
durante el siglo XX, a partir de formas de expresién cercanas
la literatura, o divergentes de las formas académicas
tradicionales de la filosofia

*  Pontificia Universidad Javeriana, Bogot4, D. C., Colombia.



UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, (pp. 257-301)

Junio-diciembre 2000, Bogot4, Colombia

ZULETA, CRUZ VELEZ Y GOMEZ DAVILA:
THREE COLOMBIAN READERS OF
NIETZSCHE

JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA *
ABSTRACT

This paper is dedicated to the work of three Colombian authors
that wrote about Nietzsche, showing a very peculiar and lucid
approach to his thought. Every one of the have found his own
way to understand it and to explain it. They have carried their
readers, listeners and students to his texts. Also they have
produce a lexical resource and new ways of expression.
Allowing the language that is spoken and written in this
community to explore in philosophical grounds. Also, the
paper is a part of a larger project regarding the production of
philosophical thought and the formation of a reading
community in Colombia during the xx century, specially out of
literary and non-traditional forms of writing.

Pontificia Universidad Javeriana, Bogot4, D.C., Colombia.



Hace veinte afios, en una remota capital
sudamericana, las obras y las ideas de
Nietzsche eran alimento de los estudiosos
y materia de alusiones en la prensa
diaria.

Baldomero SANIN CANO, Nietzsche y
Brandes, Londres, 19131

 Para Juan Felipe Robledo y Alvaro
Castillo

INTRODUCCION

ESTE TRABAIJO es el primero de una serie de estudios sobre la
produccién de pensamiento en Colombia durante el siglo XX. Estos
estudios estaran dedicados a las formas en que se han generado
discursos gracias a procedimientos de publicacién y de discusién que
contribuyen a la formacién de piblico lector en general y de
comunidad académica especializada.

En esta serie de trabajos trataré de mostrar cémo los esfuerzos de
tres tipos de agentes: profesores, autores e instituciones; afectados
por tres tipos de condiciones: la vinculacién al medio académico, la
publicacién de las obras segiin modalidades que implican mayor o
menor difusién, el talante académico o informal de su trabajo; han
contribuido a llevar adelante procesos como la recepcién, asimilacién
y elaboracién de la tradicién filoséfica; la integracion de la tradicién
asi recibida en la actividad cultural, cientifica e intelectual del pais; y
la divulgacién del pensamiento filoséfico al piblico en general.

Al definir el objeto de esta serie de estudios debe tenerse en
cuenta que los términos filosofia y pensamiento no tienen la misma
extensién. Considero aqui a la filosofia como una forma de
pensamiento entre otras, a saber: la que se consagra a la creacién de
conceptos. Gracias a una larga historia de trabajo, la filosofia ha
encontrado métodos, instituciones y géneros literarios acordes con

1. SANIN CANo, Baldomero, Escritos, Instituto colombiano de cultura, Biblioteca
bésica colombiana, n® 23, Bogot4, 1977, pp.139-143

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000, (257-301)



JUAN FERNANDO MEJIA MOSQUERA
260

esa. labor del concepto. Y sin embargo estos métodos, instituciones y
géneros no son permanentes ni inamovibles, la filosofia es una
actividad que se desarrolla produciendo en cada caso las condiciones
de su ejercicio. Este caracter esencialmente creativo, de autoposicion,
en términos hegelianos, no implica, sin embargo, que la filosofia sea
ni la consumacién ni la quintaesencia del pensamiento. La filosofia
admite otras formas de pensar junto a ella2. Hecha esta distincidn,
puede entenderse por qué, la serie de trabajos que presento aqui
extiende una interrogacion filoséfica entre la filosofia y algunas
formas de pensamiento que habitan su vecindad3.

2. En esto sigo a Gilles DELEUZE y a Félix GUATTARI cuando afirman: "La
exclusividad de la creacién de los conceptos garantiza una funcién para la filosoffa,
pero no le concede ninguna preeminencia, ningtn privilegio, pues existen muchas
més formas de pensar y de crear, otros modos de ideacién que no tienen por qué
pasar por los conceptos, como por ejemplo el pensamiento cientifico. Y siempre
volveremos sobre la actividad de crear conceptos, tal como se diferencia de la
actividad cientifica o artistica" en: ;Qué es la filosofia?, Anagrama, Barcelona, 1994,
p.14.

3. En el caso de los autores a los que estd dedicado el articulos, sélo dos de ellos
ejercieron la docencia universitaria y tan s6lo uno de ellos se ocupé exclusivamente
de la filosoffa como catedrético: Danilo Cruz Vélez, quien es el tnico de los tres que
realizé estudios formales de filosoffa. Todos ellos han sido reconocidos como
maestros del pensamiento en Colombia sin que el trabajo de ninguno de ellos haya
sido estudiado a fondo por los filésofos académicos. Los lectores asiduos y atentos se
encuentran habitualmente fuera de las facultades de filosoffa. Esta situacién contrasta
con la fecundidad de su pensamiento. En las piginas de sus obras encontramos no
solamente ideas originales muy bien expresadas sino verdaderas lecciones de
construcciéon de pensamiento, de autonomia, de libertad que les permiten muchas
veces decir cosas que la mayoria de nosotros tardarfa mucho en expresar al ocupar la
mayoria del tiempo en hacer concesiones a los formalismos académicos. Es al
meditar sobre este contraste cuando crecen los deseos de buscar interlocutores
audaces y creativos fuera de las filas de los académicos. Si se han postulado las
directrices de este trabajo y de la serie a la que pertenece, diciendo que son estudios
sobre la produccién de pensamiento en Colombia debe entenderse que en ello la
filosofia académica no ha sido la tnica responsable y que, sin embargo, puede
resultar siendo la gran beneficiaria. Si se resuelve aqui ir en busca de los productores
de pensamiento en Colombia durante el siglo que termina, si se busca un contacto
mis estrecho con sus productos es para tomar de ellos inceutivo y alimento, para
aprender a hablar de filosofia en la lengua en la que se habita; para ello buscamos a
quienes han hablado en ella de muchos temas: de arte, de politica, de literatura, ellos
son para nosotros maestros incitadores y ejemplares. De ellos se busca aprender,
ademds del 1éxico y la gramdtica, la audacia de la primera persona y de la exposicién
del propio pensamiento. Pero sobre todo se busca aprender a hablar con y para el
vecino. Comprendiendo esto se entiende que no sea ésta una serie de trabajos que

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
261

La literatura, en especial la novela, el cuento y la poesia, parece
haber sido, durante el siglo que termina, la forma de pensamiento en
la que varios autores iberoamericanos, entre los que encontramos
célebres escritores colombianos, han encontrado un modo de
manifestarse originalmente. El éxito obtenido por dichos autores
concentrd la atencidn de los lectores y apoyé la idea de que la auto-
comprensiéon de los iberoamericanos tenia lugar en la produccién
literaria y en la reflexién sobre la produccién literaria misma.
Iberoamérica, Hispanoamérica o América latina seria un territorio,
una comunidad, un conjunto de comunidades distinguidas por ser
eximias narradoras y por estar condenadas, al mismo tiempo, a no
alcanzar el dominio del concepto. Asi, un conjunto de saberes como
la critica literaria y los estudios culturales, haciendo de la literatura
latinoamericana uno de sus objetos mas importantes, pretendieron —y
pretenden ain— cumplir con el trabajo de pensar a Latinoamérica.
Frente a ellos, la filosofia seria a la vez una utopia —pues
Iberoamérica no estaria preparada para semejante forma de pensar— o
una préctica proscrita para estas comunidades —por encontrarse en la
esencia misma de la racionalidad occidental que habia marginado del
pensamiento a América latina4—.

Quedan por descubrir, como experiencias de pensamiento, los
trabajos de los ensayistas. Se trata de escritores que cumplen otras
funciones, que dominan otras destrezas, que sostienen otras

indaguen por la historia de la filosofia en Colombia y menos sobre su pre-historia,
sino una bisqueda de ensefianzas de muy diversos tipos en la obra de pensadores que
nos antecedieron en el lugar y en la lengua.

4. Esta situacién pone en una posicién dificil a trabajos como los pertenecientes a
tendencias como la filosoffa latinoamericanas y la filosofia de la liberaci6n. Estas
tendencias jugaron con algunos limites que las condiciones histéricas de su origen
planteaban a la filosoffa. Intentaron integrarse con otros saberes y, aunque
proclamaron la necesidad de un pensamiento auténomo, en su mayoria constituyeron
un conjunto de capitulaciones de la filosoffa ante demandas de las ciencias sociales y
de posturas ideol6gicas de izquierda, dominantes en el mundo intelectual de la época.
A pesar de haber fortalecido un grupo de saberes y actividades intelectuales de
indudable valor, la filosoffa misma no sali6 bien librada de esta aventura. Sin
profundizar ni matizar demasiado en esta temética, puede verse, por una parte, que
hoy en dfa los autores que militaron en esos movimientos han reconsiderado sus
opiniones, y que, por otra parte, la perspectiva que da el tiempo nos permite a todos
valorar la importancia de aquellos trabajos a los que debemos en gran medida la
modificacién de la actitud de la filosofia académica latinoamericana hacia autores de
lengua castellana.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA
262

relaciones con el habla comin, distintas de ‘las que sostienen
narradores y poetas. Son autores de menor popularidad que no
simbolizan ni representan esencia alguna de la comunidad a la que
pertenecen, como se ha dicho de los narradores. Son, en méis de un
sentido, autores excepcionales.

Los ensayistas, tal como los consideraré en este trabajo y en los
que sigan, son exponentes de una forma de pensamiento que hace
parte de la literatura pero que aparece, actia y se difunde en
circunstancias distintas a las que son habituales para la poesia y para
la narrativa. Los ensayistas prologan nuevas obras de compatriotas,
brindando a los lectores algiin anticipo o clave de su comprensién;
presentan trabajos o autores desconocidos en el medio cultural
relacionandolos con las preocupaciones del dia, o del siglo.
Contextualizan ideas o sucesos, obras o tendencias; son maestros que
ensefian en qué puntos "nuestra historia" se une con "la historia". Los
ensayistas también son intérpretes: lectores atentos que desentrafian
los sentidos de textos enigmadticos, en los que encuentran también
respuestas para preguntas que ya poseian. Son también intérpretes de
la historia y de las voces que la pueblan. De la pluma de los
ensayistas salen también invitaciones a la lectura de autores nuevos y
cldsicos. Gracias a ella, la comunidad lectora puede animarse a
participar en discusiones que capturan el interés de otras
comunidades o sociedades. El ensayista también discute con y ante
esa comunidad; plantea sus preguntas politicas y sociales. Gracias a
todas estas acciones, el lenguaje de la comunidad se entrega a tareas
nuevas: se transforma. Estas labores ponen al ensayo en vecindad con
la filosoffa en virtud de dos caracteristicas: la transformacién del
lenguaje y el contacto creativo con la tradicién.

Considerando estas caracteristicas, el ensayo colombiano se
presenta ante una investigacién filoséfica sobre la produccién de
pensamiento en nuestro pais durante el siglo que termina, como un
objeto de estudio en los siguientes sentidos: En primer lugar, como
testimonio y ejemplo de la transformacién de la lengua de la
comunidad en el seno de la cual el propio ensayo se ha producido.
Esta transformacién permite a la lengua incursionar en terrenos
filoséficos, es decir, generar un léxico y una sintaxis con los cuales
sea posible crear conceptos. En segundo lugar, como fuente de un
vocabulario véilido para traducir el 1éxico de la tradicién a la lengua

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
263

comuin, proceso que implica también una transformacién de la lengua
en direccién al trabajo filoséfico. En tercer lugar, el ejemplo del
ensayo como espacio de transformacién de la lengua de una
comunidad muestra que todo acto de produccién de pensamiento
supone una singularidad.

En manos de un escritor que tiene problemas y preguntas
concretas, como es el caso de los autores que nos ocupan, la lengua
que rige el habla comin es llevada a producir desde si misma un
sentido superior. Este proceso es singular: no obedece a una regla
general o a una pauta que pueda prescribirse. Indagar en un problema
de modo filoséfico implica siempre una pregunta por el poder de la
lengua de la que se dispone: ;Podra ésta llevar el pensamiento por las
sendas requeridas? ;podrad abrirlas si no existen? Las respuestas a
estas preguntas no pueden utilizarse como una herramienta estandar o
de usos muiltiples, requieren ser adecuadas a cada investigacion, a
cada problema. Asf, junto a la bisqueda de un método apropiado a la
cuestién, los procedimientos lingiiisticos que permiten que la lengua
potencie su capacidad significativa, constituyen dimensiones de la
filosofia que no pueden darse por sentadas o tomarse prestadas de
trabajos previos.

Cuando se encaran estos procedimientos, como en el presente
caso, encontramos una coincidencia entre el acontecer del
pensamiento y una modificacién lingiiistica en el seno de una
comunidad. Ahora bien, los trabajos de autores y escritores
particulares, al encontrar procedimientos que facilitan la
transformacion y la obtencién de un mayor poder significativo en la
lengua, fundan modos de produccién del discurso que podrian llegar
a institucionalizarse, pero también podrian resonar en otras mentes de
modo que éstas se sientan invitadas a nuevas elaboraciones de nuevas
preguntas. Por ambos caminos estariamos asistiendo al nacimiento de
una escritura instalada en la vida de una comunidad concreta.

En estos procesos las sociedades y las instituciones
lingiiisticamente determinadas encuentran, gracias a
transformaciones singulares, los géneros que mds parecen convenir a
sus instituciones de educacion y produccion de saber. El ensayo tiene
ambiguas y, por ende, fértiles relaciones con esas instituciones.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA
264

Aunque no podamos identificar la produccién ensayistica de
pensamiento con la produccién de pensamiento filoséfico, es posible
decir que el 1éxico y la sintaxis que se requiere para entrar en terrenos
filosoficos con una lengua concreta puede haber sido provisto en
nuestro caso por la tradicién ensayistica. Esto implica que la
existencia de pensamiento auténomo en nuestro medio puede verse
favorecida cuando, quienes cultivan la filosofia y la educacién
aprenden de pensadores-transformadores de la lengua que van
encontrando y construyendo un género literario que transforma la
lengua hablada en la comunidadS para usarla para enfrentar
problemas filos6ficos. Al sostener esta posicién estamos diciendo
que sélo hay filosofia alli donde hay experimentacién con el
lenguaje.

Esta posicién contrasta con la que identifica el cultivo de un
género establecido con la produccién filoséfica. En ambos casos la
cuestién del género literario resulta esencial para saber si hay o no
pensamiento filoséfico. Los que defendemos la primera posicién
concebimos a la filosofia como una produccién de conceptos que
supone la transformacién experimental de la lengua viva de una
comunidad. En ese orden de ideas defendemos la pregunta por el
género literario y la forma de expresién como una pregunta esencial
de la filosofia. Ahora bien, quienes no creen en la experimentacién’
con el lenguaje sea esencial a la filosofia y, en cambio sostienen que
ella aparece con el cultivo de un género literario ajeno y profesional,
aparentemente apropiado de suyo a la disciplina, llevado a cabo
segln las normas de una institucién, se preocupan también por el
género literario y la forma de la expresion. La diferencia reside en

5. Que la filosoffa sea una disciplina que requiere de un léxico especializado y de
formas lingiifsticas propias no implica que no pueda encontrar formas efectivas de
expresién porque éstas sean ajenas a la vida dela comunidad lingiiistica en la que se
desarrolla su actividad. Ciertamente la filosoffa ha crecido desde hace siglos unida al
cultivo de lenguas cultas, al cultivo de las lenguas en que se desarrolla la actividad
académica en los paises dominantes econémica y politicamente. Junto ae«estos
fenémenos observamos el auge de la traduccién y del adiestramiento de los
académicos en lenguas extranjeras. Estos fenémenos servirian para demostrar que la
filosoffa puede existir pesar de no cultivarse usando la lengua de la comunidad en la
que vive el académico, pero pueden usarse para argumentar la correspondencia entre
la dependencia econémica y polftica de su comunidad y la dependencia filoséfica de
su trabajo con respecto a la filosoffa cultivada en las sociedades dominantes.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
265

que éstos consideran haber encontrado una forma de expresién
absolutamente idénea y universalmente vilida. Esta concepcién
delata una nocién abstracta de la vida de la lengua y no considera a la
filosofia como forma de la lengua de una comunidad, sino como una
especie de metalenguaje. Parece, pues que la opcién sobre la
naturaleza del lenguaje en general es la que determina la
comprension que se tiene de la filosofia como forma lingiiistica,
juego del lenguaje o como se la quiera llamar.

En lo que sigue, sostengo que el criterio que nos dice si hay filésofos
en una sociedad es que la lengua en la que se escribe pueda acoger el
acontecer del pensamiento. Pero también que este acontecer sea
valorado y reconocido por quienes han de aprender a filosofar. Hay
filosofia alli donde las indagaciones han transformando la lengua que
se habla para hacerla capaz de conceptos, liberando su potencial de
significacion. En ese orden de ideas, sostendré una posicién contraria
a la que ha hecho carrera tradicionalmente cuando se considera la
historia del cultivo de la filosofia en Colombia. A saber, que la
filosofia en Colombia empieza de cero en los afios cuarenta de este
siglo. Quienes sostienen esta opinién son los mismos que afirman
que la filosofia encuentra su consumacién en el cultivo de las formas
aceptadas por los sistemas educativos de los paises lideres en la
actividad universitaria.

Algunos estudios animados por el deseo de registrar el trabajo
filoséfico en Colombia y, en general, en América latina, tratan de
demostrar la presencia de pensamiento filoséfico en este continente,
probando que en sus universidades se ha producido desde la colonia
pensamiento de calidad similar a la europea y en coincidencia con las
principales preocupaciones filoséficas de cada momento en Europa.
En todos esos casos se expone el modo en que profesores,
latinoamericanos o radicados en América latina, cultivan las formas
de exposicion —también de produccién y de publicacién— del
pensamiento filoséfico aceptadas académicamenteS. Asi, el cultivo de

6. Ver, GARCIA-BACCA, Juan David (Seleccién de manuscritos, textos, traduccién e
introducciones), Antologia del pensamiento filoséfico en Colombia (de 1647 a 1761),
Biblioteca de la presidencia de Colombia, Imprenta Nacional, Bogotd, 1955.
Ademé4s: MARQUINEZ ARGOTE, Germén, Los principios de la inteleccion humana del

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
266

una metodologia académica o de los géneros literarios asociados con
ella y reconocidos como legitimos, sirve como criterio para declarar
la existencia de pensamiento filoséfico. Procediendo de este modo se
ha acreditado un modo de hacer filosofia, a saber: la actividad
docente. Pero no se ha demostrado la existencia de otros como la
participacidn activa en las investigaciones y polémicas generadas por
la critica y la interpretacién de autores clasicos. En esta modalidad
del ejercicio filosé6fico, han sido mucho mas productivos los tltimos
treinta afios. Actualmente, la comunicacién con el mundo académico
internacional’ es la mas fluida y cercana que haya tenido jamds la
filosofia en Colombia y en América latina.

Esto puede afirmarse porque se producen textos y se auspician
actividades académicas acordes con los estindares universitarios
internacionales. A pesar de haber progresado mucho en esta
direccion, la filosofia escrita en Colombia tiene ain una asignatura
pendiente al considerar su relacién con el publico lector no
especializado. La diferencia importante no se halla, en contra de lo
que sostenia Rubén Sierra Mejia8, en que existan en nuestro medio
filésofos profesionales con sélida formacién universitaria y que la
filosofia haya dejado de ser un pasatiempo propio de los ocios de
aficionados. Ni el problema se encuentra en que ain no exista en
nuestro medio una "elite intelectual” para la cual la filosofia sea tan
interesante como lo es en otras sociedades®. Tampoco puede aducirse

maestro javeriano Juan Martinez de Ripalda, Pontificia Universidad Javeriana,
Facultad de Filosofia, Bogot4, 1998

7. Sin pretender negar que el caricter disciplinar y académico de la filosofia implica
el conocimiento del trabajo de una comunidad académica internacional, los
sinénimos o variables de la expresién mundo académico internacional, se han
convertido en un mito sumamente poderoso que domina desde un limbo de misterio
la actividad investigadora, docente y editorial de las universidades colombianas, sin
que la nocién haya sido precisada ni el sentido que la comunicacién entre colegas
haya sido establecido més alld del formalismo y de la necesidad de cumplir con un
requisito. Empero, la cuestién del mundo académico internacional deja una pregunta
muy interesante cuando se trata la integracién inter-cultural, del uso de nuevas
tecnologfas de la comunicacién y de la influencia que tales factores tendrian sobre la
nocién de comunidad lingiifstica, que ya no puede identificarse tan claramente con
una comunidad asentada en un territorio. '
8. En el Prélogo a: SIERRA MEJ{A, Rubén (Compilador), La filosofia en Colombia
(Siglo XX), Procultura, Bogot4, 1985, p. 12 . El esforzado trabajo del profesor Sierra
Mejia es 1a mejor prueba de que, en este caso, se equivoca.

9. Ibidem.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
267

que la "ausencia de editoriales, de periodismo cultural y cientifico, de
institutos de investigaciéon"10 sean las condiciones que hayan
determinado la escasa produccién filoséfica en Colombia y, sobre
todo, que sean éstas las causas de que el piblico lector muestre poco
interés por la filosofia. Tal vez, el profesor Sierra Mejia confunde las
causas con las consecuencias, y que las instituciones a cuya ausencia
atribuye la falta de pensamiento filoséfico, hayan llegado a existir
cuando asi lo reclamaron el interés y el trabajo en filosofia. Asi
mismo, podria decirse que la formacién. del publico se deba
justamente a que en cierto momento la filosofia dejé de ser un asunto
de elites intelectuales y comenzd a convocar lectores y auditores!! de
las mas diversas formaciones y niveles educativos.

El trabajo de los tres autores cuya lectura de Nietzsche quiero
presentar en este articulo, demuestra que la relacién con las
instituciones no ha sido ni una situacién univoca ni una condicién
necesaria ni suficiente para la produccion de filosofialZz en Colombia.
El trabajo de estos autores germiné en condiciones muy particulares.
Cada uno de ellos encontré un modo de referir su trabajo a las
instituciones educativas, en los tres casos de modo critico. De este
modo la consideracién de la relacién entre produccién de discurso e
institucién deja de ser un asunto marginal para convertirse en tema
central pues las opciones de los autores en relacion con la
publicacién dependen de sus posiciones filoséficas y de las luchas
personales y colectivas en las que participan. Asi mismo, de su
comprension de la relacion entre discurso y poder!3.

10. Ibidem, p. 11

11. La figura del auditorio y el auditor es, en mi opinién, fundamental para
comprender la formaci6n del piblico interesado en filosofia en Colombia.

12. Es importante insistir aqui en que ain hoy habria que demostrar a muchos que
podemos llamar filosofia al trabajo de Zuleta o al de Gémez-Davila, para quienes
muchos de nuestros académicos reservarian el nombre de pensadores que, en este
caso, tendrfa la funcién de un ambiguo eufemismo.

13. Los estudios que presentamos aqui deberdn guiarse por la nocién de
procedimientos de control y delimitacion del discurso, presentada por Foucault,
agregando a ellas las categorias que en nuestro medio configuran las peculiaridades
de la difusién y del reconocimiento de los autores y las obras, la historia accidentada
por la que un discurso es reconocido como parte del patrimonio cultural y el modo en
que se lo considera o no parte de la tradicién o de lo que hay que ensefiar, pensar o

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
268

A continuacion resaltaré algunos aspectos de la actividad
filosofica de tres personas que han contribuido a la asimilacién
critica del pensamiento de Nietzsche en Colombia, consignando sus
principales posturas y el modo en que las presentaron puiblicamente.
Ciertamente no son éstos los tnicos filésofos colombianos cuyo
trabajo con los textos de Nietzsche ha contribuido a la difusién de la
obra nietzscheana y a la produccién de un léxico que facilite su
recepcién. Debe reconocerse la labor docente de Ramén Pérez
Mantillal4, los trabajos-de critica y traduccién de Rafael Gutiérrez
Girardot!5, y el juicioso trabajo de traduccién y comentario que
dentro de la nueva generacién de profesores realiza German
Meléndez Acuiial®.

En lo que sigue me referiré a tres autores que lograron que su
ensefianza se independizara de los canales habituales de la
comunicacién del saber en Colombia. No dependieron, ni tnica ni
necesariamente, del aula, ni de que su piblico se hubiese formado o
se estuviese formando profesionalmente en filosofia. Su produccién
intelectual fue critica con las instituciones y con la sociedad desde
diversos —seria exacto decir opuestos— puntos de vista. Todos ellos se
forjaron como pensadores de manera activa, dejando en su obra el
testimonio de que han sido lectores-escritores y lectores que
escribieron para compartir su experiencia de lectura e involucrar en
ella a nuevos posibles lectores. En los tres casos la lectura de
Nietzsche y de otros autores se manifiesta como escritura y cumple la
funcién de conducir a otros a esos textos con cuyo trato se ha
vivificado el propio pensamiento. Se cumple en ellos la condicién
que se resaltaba al principio: se trata de maestros, de

conservar. Véase: FOUCAULT, Michel, El orden del discurso, Tusquets, Barcelona,
1987, p. 20,

14. Véase la publicacién Nietzsche 125 afios, Bogot4, 1977, de gran trascendencia
para el estudio de Nietzsche en nuestro pafs. También: "Heidegger y Nietzsche", en:
Texto y Contexto, n° 21, julio-septiembre, 1993, Bogota

15. Véase el texto varias veces reeditado: Nietzsche y la filologia alemana, Buenos
Aires, 1966 — Bogot4 2000 junto a: la poesia de Nietzsche. También las traducciones
de Ditirambos de Dionysos, Ed. Bilingiie, Editorial Ancora, Bogot4, 1995 y de: El
anticristo: maldicion sobre el cristianismo, Editorial Panamericana, Bogot4, 1997

16. Véanse el articulo "El nacimiento de la tragedia como introduccién a la filosofia
posterior de Nietzsche" en: Ideas y Valores, n° 101, Bogot4, Agosto de 1996, pp. 54-
73 y la traduccién de Fragmentos Postumos, Editorial Norma, Bogot4, 1992

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
269

experimentadores del-lenguaje y de formadores, tanto de comunidad
académica como de publico lector.

1. AUTORES COMO LECTORES.

De todo lo escrito o amo sélo aquello que
alguien escribe con su sangre. Escribe ti
con tu sangre: y te dards cuenta de que la
sangre es espiritu.

No es cosa fdcil el comprenderla sangre
ajena: yo odio a los ociosos que leen.
Quien conoce al lector no hace ya nada
por el lector. Un siglo de lectores todavia
-y hasta el espiritu olerd mal.

El que a todo el mundo le sea licito
aprender a leer corrompe a la larga no
solo el escribir sino también el pensar.

NIETZSCHE, Asi hablé Zaratustra, "Del
leer y el escribir”

CUANDO SOSTENGO que la produccién de pensamiento depende de
la experimentacién con el lenguaje méds que de la prictica de un
género dado, avalado por la institucién o la disciplina filoséfica,
sostengo también la visién nietzscheana de la lectura y la escritura.
Segiin esa vision, la vida y el vigor del espiritu dependen de que los
lectores sean activos, de que su lectura se integre en una escritura en
curso. Esto es para Nietzsche ser un lector. A sus lectores plantea
Nietzsche grandes exigencias que modifican la forma en que su obra
se abre ante ellos. Comprender esas exigencias ha requerido mucho
tiempo, y lo seguird requiriendo, pues si Nietzsche escribe para
escritores, escribe también para rumiantes.

El lector que Nietzsche esperaba, era un escritor; un colega
escritor con quien comparte lo que €l ha llamado vivencias. Un lector
tal no es producto ni de la naturaleza ni de sistema educativo alguno,
y no puede generarse si él mismo no asume la tarea de construirse
como lector, escritor y pensador simultineamente. Esta construccién
exigird de dicho lector, necesariamente, una elaboracién consciente
de sus relaciones con la historia y con su tiempo, con las instituciones
que le rodean y gracias a las cuales su voz puede o no puede ser
escuchada. También le pide conocer y acentuar su caracter

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA
270

intempestivo, e invitar a un trabajo similar a los que han de ser, a su
vez, sus lectores. En la produccién de los tres autores registrada aqui
encontramos esa labor realizada a cabalidad.

Aunque aqui se trata de lectores con trayectorias y biografias
totalmente dispares, que se encontraron con Nietzsche dentro de
itinerarios de lectura y pensamiento profundamente divergentes, para
ninguno de ellos el suceso de ese encuentro pasé desapercibido. Cada
uno nos ha legado en su trabajo las huellas de que la interrogacién
nietzscheana fue compartida y habitada largo tiempo, constantemente
re-visitada y puesta en palabras: En el caso de Estanislao Zuleta
fueron palabras proferidas desde la paradéjica soledad del que habla
ante un auditorio colmado de 4avidas presencias, en el de Danilo Cruz
Vélez se trata de una voz que tiene que alejarse de la institucién para
poder hablar, en el caso de Nicolds Gémez Davila son palabras que
poblaban una soledad interior!7.

Estos autores, que llegaron a la palabra escrita, a la palabra
publica, como a una condicién inseparable de su interrogacién, de su
ser rumiantes del pensamiento, se convirtieron también en maestros
de otros lectores con quienes se encontraron en  diversas
circunstancias y gracias a distintos medios. La riqueza de los
acontecimientos que componen estas historias particulares nos lleva a
pensar que la historia de nuestras formas de producir pensamiento
debe mostrar en detalle las formas de publicacién que cada época ha
tenido a su alcance, registrar précticas orales como la conferencia, la
clase magistral y el conversatorio. Asi mismo, debe registrar
minuciosamente los destinos y la muerte de la palabra publica de
nuestros pensadores. Ciertamente, ha habido dias como aquellos que
la nostalgia y la distancia nos hacen evocar como gloriosos. Aquellos
de los que nos habla Sanin Cano en su resefia de la correspondencia
entre Nietzsche y Brandes!8. Dias intensos como los de MITO!9, o

17. El titulo de la edici6n de la traduccién alemana de algunos de los escolios de
Go6mez Dévila es precisamente Einsamkeiten, "soledades". La obra fue editada por
Karolinger de Viena en 1987. Los textos fueron reunidos por Giinther Rudolf Sigl.
Ver la resencién de Gerd-Klaus Kaltenbrunner: Ein Heide, der an Christus glaubt, en
Kultur, n° 297, de la cual existe traducci6n castellana en el nimero 542, vol. 81 de la
Revista del Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario, dedicado en buena parte a
un homenaje a G6mez Dévila.

18. SaNfN CANO, Baldomero, Op. Cit.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
271

como los de ECO20, en los que parecia que el- presente del
pensamiento se jugaba y se construia en multiples direcciones en las
calles de nuestras ciudades. Pero existieron tiempos de sordera en los
que la precariedad de los medios materiales se hacia més notoria. Las
palabras de nuestros autores los atravesaron todos, el encuentro con
sus lectores se diferfa en formas dificiles de imaginar.

Asi pues, podriamos hablar de una construccién del lector y del
escritor en cada uno, construccién que implica opciones vitales:
profesar o no la citedra, publicar o no, escribir o no, asumir los
azares de la recepcidn de los textos que se ha consentido abandonar
en medio del mundo. Se podria pensar que en textos como el que
transcribo a continuacién no hablan solamente de Nietzsche:

Cuando Nietzsche, después de diez afios de actividad docente,
renuncié al cargo de profesor de filologfa en la Universidad de
Basilea, dijo que lo hacia para evitar la joroba del filélogo. Lo que
buscaba en realidad, como se vio después, era la libertad necesaria
para filosofar, pues la Universidad ya habfa dejado de ser el
dmbito adecuado para ello. Por otra parte, la joroba es el signo del
burdcrata, y en la Universidad, no solamente como filélogo, sino
también como profesor, habria tenido que convertirse en un
burdcrata, condicién incompatible con la existencia filoséfica. [...]
Los discipulos de Hegel ya no pudieron resistir esta contradiccién
viviente que es el filésofo inserto en el mecanismo de la
Universidad, y la resolvieron de la tinica manera que se podia
resolver: saltando fuera de ella. Marx y Kierkegaard no fueron
profesores; y Ludwig Feuerbach, Arnold Ruge y Bruno Bauer
tuvieron que renunciar a sus cdtedras. El gesto de Nietzsche no
era, pues, nuevo; era la expresién de la necesidad que venian
sintiendo los filésofos de buscar otro tipo de existencia, el cual se

19. Dirigida por Jorge Gaitdn Durdn y Hernando Valencia Goelkel, Mito, revista
bimestral de cultura, fue publicada desde 1955 hasta 1962. En sus péginas se registr6
la produccién de la generacién de escritores colombianos nacidos entre 1920 y 1930,
se acogieron autores espafioles exiliados, se publicaron traducciones de grandes
nombres de su tiempo como Heidegger, Brecht y Sartre. Gracias a ella se divulgaron
textos de Sade, lo que en Colombia constitufa no s6lo una novedad sino una audacia.
Asociadas a ella, las ediciones Mito acogieron la obra de personajes tan importantes
para la literatura colombiana como Pedro Gémez Valderrama y Alvaro Cepeda
Samudio.

20. Publicada por la Librerfa Bucholz, Eco: revista de la cultura de occidente, dio
,cabida en sus péginas a textos de importancia anéloga a los resefiados en la nota
anterior, su circualaci6n se extendié desde 1960 hasta 1984.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
272

insinda claramente en Nietzsche mismo y en dichos pensadores.
Todos ellos quieren obrar tdnicamente por medio de sus escritos.
Es decir, solo quieren ser escritores. ;Serd por ventura la figura
del escritor la tnica adecuada al fil6sofo de nuestro tiempo?2!

Esa pregunta era muy dificil de hacer entonces en nuestro medio,
pero Cruz Vélez no la planteaba localmente sino que interpelaba, en
si mismo, al pensador de nuestro tiempo, y ha dado una respuesta
afirmativa con su trabajo desde entonces. El gesto es importante por
cuanto implica el rompimiento con la imagen de la provincia y el
mito de las condiciones objetivas de trabajo y se resuelve a hacer un
lugar en el mundo para su discurso tanto de modo teérico como de
modo préctico.

El gesto de Gémez D4vila es distinto, no hay en €l ningin tipo de
nostalgia por la Universidad como institucién; ningin respeto
anticipado por la labor del filésofo profesional. La paradoja que en la
cita anterior acosa a los hegelianos, para Gémez Davila no existe:
esta claro que no es posible pensar profesionalmente, no en nuestro
tiempo. Seria muy extenso el registro de sus dardos sobre el tema, en
cambio podemos registrar el modo en que se refiere a la posicién de
los filésofos no profesionales que admira:

- Rentista, profesor jubilado, sefiorito sometido a tutela,
-¢concibe un intelectual de izquierda peores parasitos burgueses?
Kierkegaard, Nietzsche, Baudelaire. ETII, p.63

- El gremio de los filésofos profesionales sufre de inanicién
filos6fica si no ingurgita, de vez en cuando, un aficionado:
Sécrates, Descartes Hume, Kierkegaard, Nietzsche. ETII, p.3422

21. Cruz VELEZ, Danilo, "Nietzscheana", en: Aproximaciones a la filosofia, Instituto
Colombiano de Cultura, Coleccién Autores Nacionales, n° 19, Bogot4, 1977, pp.219-
220

22. La obra de Nicolds Gémez Daévila aparece principalmente en las siguientes
ediciones. Junto a cada una pongo la abreviatura que utilizo en el resto del texto para
referirme a cada obra. .
Escolios a un texto fmplicito I, Instituto Colombiano de Cultura, Coleccién de
Autores Nacionales n° 21, Bogot4, 1977, 486 p. Citado: ETI

Escolios a un texto implicito 11, Instituto Colombiano de Cultura, Coleccién de
Autores Nacionales n° 22, Bogot4, 1977, 508 p. Citado: ETII

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
273

De modo que ante las perspectivas burocraticas el interés del
pensamiento mismo se impone, los pensamientos crecen en su
escenario inadecuado, imprevisto. Al mismo tiempo envidiados y
negados23, estos autores dicen lo que tienen que decir, leen lo que
tienen que leer segiin su pregunta los guia. Al fin, al devenir texto
ellos mismos, encuentran a sus lectores, exponiéndose al azar del
encuentro sin la garantia que brinda la funcién de la autoridad. Zuleta
dice sobre ese espacio libre en que se encuentra un lector fuera de la
economia de la acumulacién tipica del sistema educativo:

Algunos amigos me han dicho que esta frase es muy fuerte; yo la
respaldo; s6lo se debe escribir para escritores y sélo el que
escribe, realmente lee. En este caso mi inspiracién conciente mas
préxima, es también Nietzsche: "Un siglo més de lectores y el
espiritu mismo olerd mal" Qué cantidad de lectores: Se lee desde
un trabajo, desde una pregunta abierta, desde una cuestién no
resuelta; ese trabajo se plasma en una escritura; entonces, todo lo
que se lee alude a lo que uno busca, se convierte en lenguaje de
nuestro ser. No se lee por informacién, ni por diversion [...]24

Entonces, ;Cémo comunicar a otros lo que leemos? ;Cémo
conseguir un compaifiero a quien decirle lo grandioso que ha sido leer
esto o aquello? ;Cémo heredar a otros estos vicios y virtudes de la
tradicién, sin ser un asesino, un castrador, un limitante? Preguntas
para el profesor. Tal vez la respuesta esté en eso a lo que Nietzsche se
referia cuando nos invitaba a escribir con sangre.

Nuevos escolios a un texto implicito Tomo I, PROCULTURA, Presidencia de la
Repiiblica, Nueva biblioteca colombiana de cultura, Bogot4, 1986, 208 p., Citado:
NETI

Nuevos escolios a un texto implicito Tomo II, PROCULTURA, Presidencia de la
Republica, Nueva biblioteca colombiana de cultura, Bogot4, 1986, 212 p., Citado:
NETI

Sucesivos escolios a un texto implicito, Instituto Caro y Cuervo, Serie "La Granada
Entreabierta” n° 60, Bogot4, 1992, 184 p., Citado SETI

23. Aiin hoy los profesores de filosofia en Colombia desconfian por principio de
ellos y de los demés autores de textos de filosoffa en lengua castellana. Los trabajos
de nuestros tres autores todavia no son referencia frecuente en las facultades de
filosofia.

24. ZULETA, Estanislao, "Sobre la lectura”, en: Sobre la idealizacion en la vida
personal y colectiva y otros ensayos, PROCULTURA, Presidencia de la Repiblica,
Nueva biblioteca colombiana de cultura, Bogot4, 1985, p.94

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
274

2. ESTANISLAO ZULETA

LA CONFERENCIA Sobre la lectura, que acabo de citar, es un texto
ampliamente recomendado, reconocido y comentado en el sistema
educativo colombiano. Tal vez a pesar de ese mismo sistema. Como
muchos de los textos de Zuleta, llega a convertirse en paradigma de
expresiéon y de licida comprensiéon de autores dificiles como
Nietzsche?25.

Asf mismo, se convierte, secretamente, en una especie de texto
deseado, el texto que todos quisiéramos escribir. Porque habla de la
lectura en primera persona, no esta pendiente de camuflar al lector ni
de disculpar el alcance de sus intuiciones o sus expresiones. Es un
texto que se desembaraza de las camisas de fuerza académicas vy,
conservando gran vitalidad, es capaz de poner delante del lector un
conjunto de elementos utiles para la cabal comprension de textos
como los aforismos de Nietzsche que son su punto de partida.
Ademads, es un texto escrito, en su mayoria, en un solo envién
productivo, porque se trata de la trascripcién de una conferencia
dictada en Medellin el 8 de junio de 1982. Pronunciada con algunos
apuntes a la vista, y apoyada en algunas citas de las obras de
Nietzsche, y de Cervantes. Es un texto cargado de parifrasis de otros
autores como Kafka, Bajtin y Dostoievski y de referencias a agudas
lecturas de Marx y de Freud, sobre quienes Zuleta llegé a tener
opiniones sélidas, que no provenian solamente de la lectura de sus
textos sino de su discusion con las interpretaciones de los
comentaristas mds autorizados. Esto le permite hacer una fuerte
critica de las lecturas estandarizadas de los mismos, y desenmascarar
las retéricas tradicionales del psicoandlisis y del Partido Comunista.
Zuleta aparece delante del lector como pocas veces lo hacen los
maestros de nuestro medio, sin disimular que ha metido hasta los
codos las manos en el texto que comenta. Con ello logra también
exhibir, gracias a su desenvoltura, la agudeza que les falta a quienes
reparan mas en las formas.

25. Las obras de lectura y comentario de Zuleta son muchas. Recomiendo aqui: La
propiedad, el matrimonio y la muerte en Tolstoi, Ediciones Prensa Colombiana, Cali
1980 y 1992, El volumen de ensayos Arte y Filosofia, Editorial Percepcién,
Medellin, 1986

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
275

Pero, tal vez Zuleta sabe que su texto deviene para él mismo un
texto deseado, conoce los limites que la oralidad de su exposicién le
impone y trata de rebasarlos:

El autor no es una tltima instancia. Lo que Cervantes quiso decir
no es la clave del Quijote. No hay ningin propietario del sentido
llamado autor; la dificultad de escribir, la gravedad de escribir, es
que escribir es un desalojo. Por eso, es mds facil hablar; cuando
uno habla tiende a prever el efecto que sus palabras producen en
el otro, a justificarlo, a insinuar por medio de gestos, a esperar una
corroboracion, aunque no sea mds que un "shhh", una sefia de que
le estd cogiendo el sentido que uno quiere; cuando escribe, en
cambio, no hay sefial alguna, porque el sujeto no lo determina ya,
y eso hace que la escritura sea un desalojo del sujeto. La escritura
no tiene receptor controlable, porque su receptor, el lector, es
virtual, aunque se trate de una carta, porque se puede leer una
carta de buen genio, de mal genio, dentro de dos afios, en otra
situacién, en otra relacion; la palabra en acto es un intento de
controlar al que oye; la escritura ya no se puede permitir eso, tiene
que producir sus referencias y no la controla nadie; no es
propiedad de nadie el sentido de lo escrito. Este sentido es un
efecto incontrolable de la economia interna del texto y de sus
relaciones con otros textos; el autor puede ignorarlo por completo,
puede verse asombrado por €l y de hecho se le escapa siempre en
algin grado: Escritura es aventura, el sentido es miltiple,
irreductible a un querer decir, irrecuperable, inapropiable. Lo
anterior es suficiente para disipar la ilusion humanista,
pedagdgica, opresoramente generosa de una escritura que regale a
un "Lector Ocioso"(Nietzsche) un saber que no posee y que va a
adquirir.26

Desde esta perspectiva Zuleta asume el reto de explicar a su
audiencia la aparente contradiccién entre dos sentencias de Nietzsche
en Ecce Homo: "nadie puede escuchar en las cosas, incluidos los
libros, mas de lo que ya sabe. Se carece de oidos para escuchar
aquello a que no se tiene acceso desde la vivencia"27. Que contrasta
con la afirmacién posterior que nos habla de un lector perfecto

26. Ibidem. p. 92

27. NIETZSCHE, F, Ecce homo. Zuleta utiliza la mayoria de las veces ediciones en
espaiiol. En este caso se remite a la traduccién de Sanchez- Pascual. Alianza
Editorial, p. 57. Mientras que Cruz Vélez, en las obras citadas en este trabajo se
remite siempre a ediciones originales alemanas. Nétese que la edicién de Colli y
Montinari estaba en curso cuando la mayoria de sus trabajos se escribieron.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
276

imaginado "como un monstruo de valor y curiosidad, y ademads, una
cosas dictil, astuta, cauta, un aventurero y un descubridor nato", en la
que Nietzsche afirma que se dirige a-"cazadores de enigmas, los que
alli donde podéis imaginar odiais el deducir'28

Esta aparente contradiccion se resuelve considerando el modo en
que para Nietzsche el verdadero lector combina dos cualidades que se
complementan como la accién y la pasién. La lectura activa, ejercida
como interpretacion, no se contradice con la lectura como afeccién.
El lector debe intentar la comprensién de la vivencia que lucha por
salir a la luz en el texto y que en esa tensién adopta una forma que es
producto de la transformacién que sobre el lenguaje disponible
realizan los diferentes procesos de escritura. Junto a este gesto activo
se da también uno que implica que el lector sea asaltado y
modificado, impactado hasta la mudez por la revelacién, el enigma o
el reto que encuentra en el texto. El lector imaginado por Nietzsche
recorreria en una batalla semejante toda la longitud del texto, visitaria
todos los textos como una posibilidad de afectar y ser afectado.
Ademas, para él, la experiencia de la tensién entre accién y pasién en
la lectura no podria evitar tener una correspondencia en la inquietud
de escritor anteriormente citada.29

Este procedimiento fue puesto en préctica en muchas ocasiones
por Zuleta, en la obra que nos interesa resefiar aqui brevemente, su
Comentarios a: "Asi hablo Zaratustra" de F. Nietzsche30. En esta
obra encontramos de nuevo una transcripcién de lecturas publicas o
conferencias ante un auditorio universitario. En sus conferencias,
Zuleta interpelaba permanentemente al publico presente, en la
transcripcién, este recurso produce en el lector la sensacién de recibir
una invitacion permanente a pensar. Una invitacién tan directa que
impide al lector refugiarse de modo indulgente en esa especie de
anonimato que le concede la distancia que habitualmente parece
separarlo del autor. El texto parece un recorrido por un vasto paisaje
s6lo parcialmente explorado, donde un guia experimentado va

28. Ibidem. pp.60-61

29. "Sobre la lectura”, p. 93-94

30. ZuLETA, Estanislao, Comentarios a: "Asi hablé Zaratustra" de F. Nietzsche,
Primera Edicién, Universidad del Valle, Cali, noviembre de 1980. Cito por la
segunda edicién de La Carreta, Bogot4, noviembre de 1981

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
277

mostrando al visitante el lugar en que se encuentra, la importancia de
humildes detalles junto a los parajes mas sorprendentes vy
monumentales. Esta es la forma que Zuleta ha escogido para
enfrentarse al texto de Nietzsche cuyo lenguaje es, al mismo tiempo,
Su Mayor recurso expresivo y su mayor dificultad.

A pesar de que Zuleta define en su punto de partida el propdsito
de su lectura y los limites de la misma: una interpretacién del texto
desde el texto mismo, los rebasa constantemente, para fortuna del
lector. Zuleta quiere realizar una interpretacion del texto desde el
texto mismo, porque se enfrenta a una situaciéon muy frecuente en
nuestro medio y que plantea un reto académico: su auditorio conoce,
por lectura, el texto del Zaratustra pero no puede acceder con
facilidad a otras obras de Nietzsche, con mayor razén, no puede
contar con referencias a comentaristas 0 a cualquier otro tipo de
bibliografia secundaria. Esto obliga al guia a recaer sobre los
contextos, a dar visiones de conjunto del recorrido de una expresién o
de un problema en la obra de Nietzsche, a encontrar palabras para
decir lo necesario, a llevar a sus lectores a comprender lo que no es
evidente. Se trata de un comentario que sigue el texto de cerca,
haciendo extensas citas de la traduccién de Sanchez-Pascual y usando
sus notas, convirtiendo el ejercicio en una pedagogia de la lectura en
multiples niveles.

Resulta de interés resaltar la fuerte critica que en este libro recibe
el de Deleuze sobre Nietzsche3!, al que se le concede el ser una
interpretacion atrevida y radical de Nietzsche pero al que también se
critica por se excesivamente condescendiente con el propio
Nietzsche. Esta critica aparece cuando Zuleta se refiere a una
tendencia de las interpretaciones de Nietzsche durante los afios
sesenta y setenta, en lo gue se refiere particularmente a la relaci6n del
pensamiento nietzscheano con el de otros filésofos o pensadores.
Zuleta afirma:

Pero hay otros problemas en la filosoffa de Nietzsche que no quise
fratar en esias conferencias por temor a alimentar los prejuicios

31. DELEUZE, Gilles, Nietzsche et la philosophie, Presses Universitaires de France,
Paris, 1967. Zuleta cita esta edicién. La traduccién de Carmen Artal fue publicada
por Anagrama de Barcelona en 1971

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
278

ideoldgicos y politicos que con frecuencia cierran de antemano el
acceso a sus textos y que se inscriben de la manera mds natural en
un ambiente cultural como el nuestro agudamente antifilosdfico,
es decir, dvido de soluciones.

Tal vez, como reaccién contra la vergonzosa tergiversacién nazi
del pensamiento de Nietzsche y contra el repudio dogmatico del
marxismo oficial —que no pocas veces venia a corroborar la
primera— la mayoria de los comentaristas recientes de Nietzsche
optan por evadir estos problemas por considerarlos alegorias
sociolégicas desafortunadas u opiniones politicas aisladas que no
afectan el fondo de su pensamiento. Yo he seguido aqui esa
tendencia, pero no la considero correcta.32

Pero la actitud de los comentaristas franceses de Nietzsche va
mas alld. Segiin él, estos comentaristas han convertido a Nietzsche en
su arma predilecta para

Declarar abolidos el marxismo, el psicoandlisis, la dialéctica en
general, sin tomarse el trabajo de pensarlos. Esta tendencia
encuentra, como es natural, una extraordinaria acogida en muchos
jovenes que piensan haberse ahorrado asi la dificil tarea de
conocerlos. [...] Como Nietzsche es frecuentemente "el martillo"
con el que piensan haber demolido todas esas vetustas
construcciones y como la empresa parece no requerir otra
condicién que la imitacién superficial de las continuas invectivas
de Nietzsche contra sus grandes antecesores, es bueno detenerse
un momento sobre este punto. No tengo la tonta pretensién de
defender a esos muertos. No necesitan ellos, como Lazaro, que
nadie venga a decirles jlevéantate y anda! —Al contrario, cada cinco
o diez afios, surge un nuevo profeta que viene a decirles: "Karl,
Sigmund, jacuéstense y muéranse!"33

Aqui se plantean dos discrepancias importantes con Deleuze. La
primera sobre el modo de explicar un autor, la segunda sobre el modo
en que utilizar su pensamiento como apoyo para criticar otro.
Ademads, estas discrepancias aparecen en dos filésofos para quienes
las relaciones con la obra de Nietzsche, de Marx y de Freud resulta
determinante en la construccién de la propia filosofia. Deleuze y
Zuleta comparten entonces, los puntos de partida de su pensamiento

32. ZULETA, Estanislao, Comentarios a "Asi hablé Zaratustra” de F. Nietzsche, La
Carreta, Bogot4 1981, pp. 8-9. La cursiva es mia.
33. Ibid. p. 9

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
279

pero sus camunos van en direcciones distintas, sus procedimientos
son distintos. Em cuanto a la lectura de Nietzsche, la critica de Zuleta
a Delenze imtenta. segiin él mismo nos dice: "defender a Nietzsche de
una interpretacion omniaprobadora que se niega a ver las dificultades
de su filosofia —como si ésta fuera la mejor manera de tomarlo en
serio™34.

Al respecto hay que decir que a Zuleta no le falta razén, pero que
precisamente el defecto que sefiala se identifica con dos
caracteristicas del modo deleuziano de hacer filosoffa. En primer
lugar. cuando Deleuze se enfrenta a Nietzsche lo hace de un modo
que podriames llamar "pasivo", deja hacer al filésofo comentado algo
con su propio pemsamiento. Leer es para Deleuze abrirse a una
modificacion ocasionada por la obra a la que se enfrenta. En segundo
lugar, cuando Delenze formula una hipétesis general de lectura, como
la de "¢l proyecto mas general de Nietzsche consiste en esto:
introducir en filosofia los conceptos de sentido y valor"3s
identificando este proyecto con la realizacién de la verdadera critica
y procediendo a explicar como es ese precisamente el sentido de la
genealogia mietzscheana, Deleuze opta por exhibir la importancia y la
utilidad que tendria para la filosofia leer la obra de Nietzsche desde el
punto de vista de la creacion de valores y de formas de vida36. Para
Deleuze esta posicién haria posible una comprensién activa de la
obra de Nietzsche y permitiria superar algunos escollos de su
interpretacion. Ahora bien, ninguna de estas explicaciones exime a
Deleuze de la critica de Zuleta, pero tenerlas en cuenta ayuda a juzgar
su trabajo por lo gue vale y no por sus efectos sobre jovenes mentes
impresionables gue hayan en la pose una excusa para no pensar lo
importante. Defecto gue no es imputable a Deleuze que ciertamente
dedicé a los tres filésofos que le inspiran varios trabajos en los que
no se les supera facilmente.

34. Ibidem. p. 10

35. DELEUZE, Gilles, Nietzsche y la filosofia, Barcelona, Anagrama, 1994 (1971), p.7
36. Creo que Zuleta no aprecia esta expresion en todo lo que vale. Ciertamente no es
la tinica clave de lectura itil para enfrentarse a Nietzsche y tal vez sea verdad que da
pie para olvidar grandes dificultades gue su obra plantea. Sin embargo, la nocién de
creacién ha sido utilizada de modo fructifero por Deleuze, para entender a Nietzsche
y para ir mas allé de €l

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
280

Ahora bien, la filosofia deleuziana no puede evitar una
confrontacién profunda y fuerte con las nociones centrales del
psicoandlisis, para ella es esencial proponer una idea completamente
distinta del deseo y defender una ética vitalista que no se aviene para
nada con el freudismo. En estos dos factores encontramos los
motivos por los cuales Zuleta no acepta la otra caracteristica de la
lectura que Deleuze hace de Nietzsche, si aquél ha usado a éste para
ir en contra de Freud, Zuleta no dejara de recurrir a este dltimo para
sospechar de Nietzsche, en puntos que Deleuze parece dejar
deliberadamente intactos. S6lo para mostrarlo podemos citar un
parrafo sintomatico:

El pensamiento de Nietzsche estd amenazado continuamente por
la autoafirmacién reactiva, que niega toda dependencia, e incluso
toda necesidad de reconocimiento, lo que es contradictorio con
escribir, y en dltima instancia también con pensar. Entonces se
multiplican los sintomas de la identificacién con una madre
omnipotente, elefante hembra, donadora absoluta de la luz a la
que nada puede alumbrar. Entonces, lo mejor de su pensamiento
tiende a ser calumniado por él mismo. Entonces, la danza termina
porque Dioniso filésofo se ha convertido en Narciso fil6sofo37.

Lo que observamos en esta confrontacién va mds alld de la
divergencia de las opciones filoséficas de dos interpretes de
Nietzsche. Vemos en ello dos actitudes de lectura activas que
evidencian de dos formas distintas la manera en que han sido
fecundadas por el pensamiento de Nietzsche. Seria una insensatez
despreciar cualquiera de ellas.

3. DANILO CRUZ VELEZ

[...JAntiguamente se le notaba cualquiera cuando alguna vez
queria pensar — jefectivamente era la excepcion!-, cuando él
luego queria ser sabio y se preparaba para pensar un
pensamiento: se daba una expresion al rostro como para una
oracion y se detenia el paso; si, cuando venia el pensamiento
se quedaba inmévil por largas horas en la calle — sobre una
o sobre las dos piernas. jAsi se mostraba digno de la
situacion!

37. Comentarios a: "Asi hablo Zaratustra" de F. Nietzsche, p. 15

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
281

NIETZSCHE, La Ciencia Jovial, I, 6, "Pérdida de la
dignidad"38.

DE LOS TRES autores presentados en este trabajo, quien ha logrado
dar a su obra el peso y la seriedad que puede esperarse y admitirse en
la academia tradicional, ha sido Danilo Cruz Vélez, quien, sin
embargo, renuncié a la catedra universitaria para intentar incidir,
desde la escritura, en la escena filoséfica y cultural colombiana y
latinoamericana. Todos los que en este pais nos dedicamos al
quehacer filoséfico asi lo reconocemos y miramos a su obra como
ejemplo en muchos sentidos39. En los cuatro ensayos que
resefiaremos, Cruz Vélez da muestra de una singular capacidad para
la exposicion clara y, al mismo tiempo, erudita de su pensamiento.
Enriqueciendo su exposicion con aclaraciones de contexto, necesarias
principalmente en ensayos que tocan temas que rebasan la formacién
del piblico colombiano en su momento, Cruz Vélez logré
presentarnos ejemplos de una forma eminente de ensefiar filosofia.
Pero, sobre todo, nos mostré cémo hacer frente a las d1f1cultades que
autores como Nietzsche plantean al lector.

En Enero de 1967, editaba Cruz Vélez su trabajo ;Para qué ha
servido la filosofia?: en torno a una pregunta de Nietzsche40,en el
que a raiz de la pregunta nietzscheana por la relacién entre la
filosofia y la cultura, expone su posicién a favor de comprender la
filosofia fundamentalmente como metafisica y la labor de ésta como
fundadora de las ciencias. La huella del pensamiento heideggeriano
es aqui particularmente profunda y anuncia ya el modo en que va a
marcar su comprensién de la obra de Nietzsche y su manera de
entender el alcance del proyecto filos6fico nietzscheano.

38. Traduccién de José JARA, Monte Avila Editores, Caracas, 1990, p.32

39. Ese reconocimiento esté todavia lejos de ser el que el trabajo de este pensador se
merece, sobre todo porque aiin no se forma a quienes estudian filosoffa formalmente
en Colombia en el estudio e investigacién sobre el pensamiento de autores como
Cruz Vélez, cuyas obras reclaman un estudio detenido en nuestras universidades.

40. Cruz VELEZ, Danilo, ;Para qué ha servido la filosofia?: en torno a una
pregunta de Nietzsche, Coleccién Populibro, Editorial Revista Colombiana, Bogot4,
1967. El texto se reedit6 lnego como parte del anteriormente citado Aproximaciones
a la filosofia, Bogot4, 1977, pp. 65-147

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



" JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA
282

Desde esta perspectiva, cinco aflos mds tarde, desarrolla los
temas de "la muerte de Dios" y el "fin de la Metafisica" en El puesto
de Nietzsche en la historia de la filosofia, publicado como prélogo a
la edicién en espaiiol del Nietzsche de Henri Lefebvre en 197241, En
este texto, ademds muestra las principales dificultades que a lo largo
del siglo impidieron una lectura profunda y un aprovechamiento del
pensamiento de Nietzsche entre los filésofos profesionales. Situacién
que contrastaba con su popularizacion, las simplificaciones a las que
fue sometido, sus nexos con el nacional socialismo etc. Resefa,
ademds, la entrada del pensamiento nietzscheano en el dmbito
cultural de habla hispana. Mas adelante sefiala las nuevas
perspectivas de lectura abiertas por el trabajo de Heidegger, Fink,
Lowith y sus contempordneos. Pasa a exponer el proyecto
nietzscheano en conjunto como un platonismo al revés, expresién
que no parece haber hecho carrera entre los nietzscheanos de habla
hispana que prefieren hablar de inversion del platonismo. Siguiendo
el texto de El crepiisculo de los Idolos explica la expresién mundo
verdadero y sus avatares en la historia de la filosofia, para concluir
con una explicacién del término nihilismo y de la critica a la
metafisica donde reitera la valoracion heideggeriana de Nietzsche.

En el mismo afio publicaria Nietzscheana#?, un conjunto de notas
bellamente escritas sobre la recepcién de Nietzsche en Iberoamérica
y sobre la figura misma del autor. En ellas hace énfasis en los rasgos
de la obra nietzscheana que pueden causar dificultades de lectura: la
forma en que esta escrita, su naturaleza polémica, su concepcién de
la naturaleza metafisica del lenguaje, contra la que Nietzsche
intentarfa rebelarse.

En 1977 publicé Nihilismo e Inmoralismo%3, ensayo en el que
nos explica la naturaleza de cada uno de estos términos, su origen
filosofico, su lugar en la obra de Nietzsche, su relacién con los
proyectos de critica de la metafisica y de destruccién de la moral. La
relacién entre estos proyectos y el modo en que se implican
mutuamente. Para proceder a exponer, ademds, en qué sentido la

41. Reeditado en Aproximaciones a la filosofia, Bogot4, 1977, pp. 171-206

42. Reeditado en Aproximaciones a la filosofia, Bogot4, 1977, pp. 215-222

43. Reeditado en SIERRA MEIJfA, Rubén (Compilador), La filosofia en Colombia
(Siglo XX), Procultura, Bogot4, 1985, pp. 101-124

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
283

moral es la objetivacion de modos de valorar de una clase y la
metafisica un resultado de una cierta forma de vida. Luego puede
explicar en qué sentido el platonismo se origina en la decadencia de
la potencia vital griega, como se opone a una forma tragica de vida.
Esto lo deja en posicion de afirmar, al explicar la expresién
"nihilismo radical":

La férmula sobre el nihilismo teérico —"Yo soy el primer nihilista
cabal™- indica, mediante el adjetivo, que esta forma de nihilismo
ya habia entrado en accién antes de Nietzsche, pero que nunca
habia podido desarrollarse plenamente. La férmula sobre el
inmoralismo , en cambio, habla sin ninguna limitacién: "Yo soy el
primer inmoralista”. Quiere, pues, decir que la crisis de la moral
viene a declararse por primer vez en Nietzsche, a pesar de que la
pérdida de la fe en el otro mundo se habfa producido antes,
determinando un desmoronamiento del suelo en que reposaba la
moral. Esto revela asi una resistencia tenaz a las fuerzas que
tendian a aniquilarla.44

Esta explicacién permite a Cruz Vélez mostrar el modo en que la
moral se convierte en el dltimo recurso de la metafisica y en
obstaculo del nihilismo. El mejor ejemplo de ello seria, para él, el
caricter de ser doble, libre y natural, que da al hombre la ética
kantiana. En este punto discute la posibilidad de hablar de fin de la
moral, expone la objecion heideggeriana a la pretension de éxito de la
empresa mnietzscheana arguyendo que se trata de un intento
infructuoso de salir de la metafisica de la subjetividad, con lo cual es
hoy en dia dificil estar de acuerdo45. Cruz Vélez concluye su articulo
evaluando la posibilidad de una moral post-nihilista de inspiracién
aristotélica. Serd la preocupacién por la ética la que rija el trabajo
posterior de Cruz Vélez que ha estado marcado por la necesidad de
encontrar una fuente para un discurso vélido sobre la accién humana.

Animado por este interés ha recorrido la cuestién de la relacién
de la accién entre la politica y la filosofia, tratando de responder a la
pregunta por la proyeccién prictica de la actividad tedrica. Estos son

44. Ibidem. pp. 109-110

45. Para una valoracién de la lectura heideggeriana de Nietzsche, resulta muy util el
trabajo de José JARA, Volver a ser nuevamente didfanos, presentado en el encuentro
NIETZSCHE EN PERSPECTIVA que tuvo lugar en Bogot4 en el mes de septiembre del afio
2000, los trabajos alli presentados se encuentran en prensa.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
284

los temas que con templa en su obra El mito del rey filésofo%6, en el
que, junto al pensamiento de Platén, comenta el pensamiento de
Marx, para concluir con una meditacién sobre la relacién de
Heidegger con el nacional socialismo, en el que llega a la conclusién
kantiana de que la relacién con el poder echa a perder el libre uso de
la raz6n. La cuestién de la relacién entre el ejercicio de la actividad
intelectual y la vida social le preocupé en ensayos presentes en las
antologias Tabula rasa*’ y El misterio del lenguaje4s, obras en las
que es evidente que Cruz Vélez sigue los lineamientos, los conceptos
y los procedimientos de la filosofia de Heidegger, tal como se habia
visto .en su obra capital Filosofia sin supuestos9, en la que la
condicién del pensamiento actual es interrogada de modo tal que se
comprende el medo en que segiin Cruz Vélez es necesario que éste
debe encarar sus preguntas es la metafisica.

4. NICOLAS GOMEZ DAVILA

- Leer a Nietzsche como respuesta es no
entenderlo.
Nietzsche es una interrogacion inmensa.

Nuevos Escolios a un Texto Implicito,
Tomo I, p.169

EL PENSAMIENTO de Gémez Ddvila se define en virtud de una
filiacién espiritual. Mas que por un conjunto de creencias o ideas, por
un grupo de personas, personajes, posiciones y actitudes. Esta
filiacién se apoya en un conjunto de vivencias compartidas y en la
disposicién de la inteligencia y el sentimiento que las hacen
posiblesS0. Para quienes comparten esta filiacién, a partir de una
intuicién o percepcién directa de valores fundamentales, el mundo, el
siglo en su realidad prosaica, escenifica permanentemente la derrota
de las acciones animadas por dichos valores. El pensamiento y la
accién de quienes participan de tal disposicién, perseveran en el

46. Editorial Planeta, Bogot4, 1989

47. Editorial Planeta, Bogot4, 1991

48. Editorial Planeta, Bogot4, 1995

49. Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 1970

50,Para Gémez Dé4vila, estas facultades humanas son capaces de intuicién y
percepcién de valores objetivos en virtud de una disposicién moral que la formacién
cultural o cierta disposicién natural favorecen. Al respecto ver SETI p.20, 24, 33 y 40.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
285

mundo a pesar del desengafio permanente que éste encarna. Sin
embargo, es precisamente el desengafio el que confirma la noble
inspiracion del pensamiento, su pertenencia a un orden superior. A la
filiacion de tal modo compartida, la denomina Gémez Davila:
Pensamiento Reaccionario.

La suprema inspiracién del reaccionario es la disposicién moral
de la que un individuo participa en virtud de la fe cristiana. La
vivencia de su fe no estd ligada a la practica oficial de la religién
catdlica o al ejercicio pastoral del clero sino a la afirmacién confiada
ante el misterio. Cristianismo, catolicismo e iglesia son términos con
referentes concretos con los cuales el individuo entabla relaciones
personales y directas, aceptando el valor que tienen de suyo sin
confundirlas con las realizaciones politicas de su ser institucional
contemporaneo. Para el reaccionario: "la funcién de la Iglesia no es
la de adaptar el cristianismo al mundo, ni siquiera de adaptar el
mundo al cristianismo, su funcién es la de mantener un contramundo
en el mundo™5!. En este sentido el cristianismo del reaccionario no se
apoya en su funcién de creencia dominante, ni en la de eje moral de
una comunidad concreta para afirmar su valor52, sino en la forma
peculiar de experiencia que significa acoger la trascendencia como
dimensién de los actos humanos.

Gomez Daévila nos entregd su version del pensamiento
reaccionario en una peculiar forma de escritura aforistica que
denominé Escolios a un texto implicito’3. Esta forma de escritura se
caracteriza por su brevedad y su laconismo354. Estos dos rasgos

51. semip.103

52. "La religién, dice Gémez Ddvila, no es socialmente importante porque pueda
servir de conviccién comiin € integrante a una sociedad entera. Grave socialmente es
la desaparicién de comvicciones religiosas porque la pérdida del sentido de la
trascendencia deseguilibra y perturba todos los actos humanos." SETI, p.102

53. Titulo genérico de su obra. al que se le agregan los adjetivos "nuevos" y
"sucesivos” al publicarse las ediciones fueron dando a conocer nuevos aforismos
luego de la primera publicacién de su pensamiento. Ver nota arriba o la bibliografia
complementaria.

54. Solamente dos obras conocidas de Nicolds Gémez D4vila estén escritas en una
forma de prosa similar al ensayo: Textos, del que se realiz6 una edicién reservada en
Bogot4 en el afio de 1959; De Jure, escrito hacia el final de los afios sesenta. Junto a
estas encontramos los textos cortos titulados Notas, editados privadamente en
México en el afio de 1954. Estas obras, que constituirfan las Unicas variaciones con

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA
286

definen el estilo y la forma de la escritura, pero también obedecen a
una concepcién sobre la relacién que existe entre las ideas y sus
fundamentos, y el modo en que tal relacién puede expresarse
lingiifsticamente. Para Gémez Ddvila existe un conjunto de verdades
cuya evidencia puede compartirse con otros. En este orden de ideas,
la argumentacién extensa, usual en la exposicién académica o
cualquier artificio retérico orientado solamente a la persuasion, se
muestran innecesarios e impotentes para realizar la tarea que Gémez
Dé4vila se ha impuesto. Esto ocurre porque las verdades, que son su
objeto, se expresan de un modo tal que la forma lingiiistica que
adquieren constituye por si misma una forma de evidencia: una
evidencia sensible basada en la eufonia, el ritmo y la expresion
desnuda del contenido. Pero, al mismo tiempo, los escolios se fundan
en la fuerza espiritual que les confiere su constante referencia a lo
que Gémez Dadvila llama texto implicito, que constituiria la fundacién
trascendente de su evidencia. "Sélo la alusién, dice Gémez Davila,
evoca presencias concretas"55

La reflexidn sobre la forma de escritura esta siempre presente en
la meditacién de Gémez Daévila permitiendo que la escritura sea
refugio y aliento para el pensamiento. Sin embargo es poco frecuente
en la obra de Gémez Davila encontrar un pasaje en el que la relacién
con la escritura se desarrolle de una forma tan intima como en el
siguiente texto:

Ya que el orgullo me calla, intentaré entregarme a las delicias de
una meditacién que nada interrumpe. Inicio aqui un desfile
monétono. Sin presumir una importancia de que carecen estas
notas, las escribo con una sencillez desinteresada, similar a la de
nuestra actitud ante las imdgenes que proceden del suefio. Las
proclamo de nula importancia, y, por eso, son notas, glosas,
escolios; es decir, la expresién verbal mis discreta y mds vecina
del silencio. El diario, la nota, el apunte, que traicionan a todo
gran espiritu que de ellos usa, pues, al exigirle poco, no le dejan
manifestar ni sus dotes, ni sus raras virtudes, ayudan al contrario,
como astutos cémplices, al mediocre que los emplea. Le ayudan,

respecto a la forma aforfstica de los Escolios, fueron editadas de nuevo y puestas a
disposicién del piiblico en general en la Revista del Colegio Mayor de Nuestra
Sefiora del Rosario, n° 542, volumen 81, Bogot4, abril-junio de 1988

55. ETIp. 341

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
287

porque sugieren una prolongacién ideal, una obra ficticia que no
los acompaia. El lector generoso se ofusca ante ellos, alucinado
por el recuerdo de alguna obra, igualmente subalterna, que
abandon6 desprevenido un espiritu, en sus otras obras sin engafio
y sin trampa, soberano. Quisiera poder escribir con austeridad y
sencillez. No detesto, del todo, cierto énfasis, a veces amable
cuando lo acompaiian la ironfa y una discreta sorna; pero abomino
del tono sentimental, de esas frases que suenan como una mezcla
de corazén compungido y de dolor de muelas. La exposicin
did4ctica, el tratado, el libro, sélo convienen a quien ha llegado a
conclusiones que le satisfacen. Un pensamiento vacilante,
henchido de contradicciones que viaja sin comodidad en el vagén
de una dialéctica desorientada, tolera apenas la nota, para que le
sirva de punto de apoyo transitorio. Morar en cada idea, un
instante..56

Un poco mas adelante en sus notas, distinguira la escritura "lenta
y minuciosa” de la "corta y eliptica”, refiriéndose a ésta con unas
bellisimas palabras al final de las cuales se encuentra una declaracién
explicita de la filiacién que existe entre su escritura y la de
Nietzsche: —
Escribir de la segunda manera es asir el tema de una forma mas
abstracta, cuando apenas nace, o cuando muere dejando un puro
esquema. La idea es aqui un centro ardiente, un foco de seca luz.
De ella provendréan consecuencias infinitas, pero no es adn sino un
germen, y promesa en s{ misma encerrada. Quien asf escribe no
toca sino las cimas de la idea, una dura punta de diamante. Entre
las ideas juega el aire y se extiende el espacio. Sus relaciones son
secretas, sus raices escondidas. El pensamiento que las une y las
lleva no se revela en su trabajo, sino en sus frutos, en ellas,
desatadas y solas, archipiélagos que afloran en un mar
desconocido.
Asf escribe Nietzsche, asi quiso la muerte que Pascal escribiese.57

Unicamente en el cuidado de la forma aforistica pareceria posible
conectar la obra de Nietzsche con la de Gémez Dévila, {Dénde y con
qué pretexto podrian encontrarse el profeta de la muerte de Dios y un
creyente radical en que no hay dato més evidente que la existencia de

56. GOMEz DAVILA, Nicolds, "Notas", en: Revista del Colegio Mayor de Nuestra
Seriora del Rosario, n° 542, volumen 81, Bogot4, abril-junio de 1988, pp. 39-40
57. Ibid. p. 43

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
288

Dios mismo? A primera vista no habria adversarios mas grandes, ni
pensadores menos compatibles. Sin embargo, una lectura cuidadosa
revela que les unen mas cosas de las que les separan. Constatar los
puntos y, sobre todo, el espiritu que les son comunes permite
comprender que un reaccionario no es meramente un conservador,
que la reaccién no consiste en modo alguno en olvido o ceguera
deliberados ante el presente; sino, precisamente, en una forma de
resistirse a que el presente sea para cada cual un sino. Resistirse,
desde una nocién de la historia y una comprensién de la naturaleza de
los valores, a que el tiempo presente se imponga a si mismo como
una necesidad; a sabiendas de que esa condicién no podria originarse
en otro lugar que en el laboratorio de ficciones que es el pensamiento
dominante desde la ilustracién europea.

Quien habla hoy en dia en Colombia de resistencia y beligerancia
tiene que cuidarse bien de establecer que estas palabras pueden
designar —como designan en este trabajo— actitudes intelectuales,
formas de ser del pensamiento. La reaccién con la que se identifica
Gémez Davila no toma estandartes ni habra de tomarlos, no se arma
més que con el ldpiz y la hoja en blancoS8. Se trata pues de un
pensamiento que se resiste y que se embarca con beligerancia en sus
empresas. En esto tiene mucho en comin con Nietzsche, superandole
tal vez por no escribir con triunfalismo y por tener una idea del futuro
menos optimista, por saber que el pensar se asoma a las letras'y al
futuro con la humildad propia del que se sabe defensor de una causa
signada para la derrota.

El pensamiento de Gémez Davila se ha construido, ciertamente,
en una clave arcaizante que se comprende pobremente si se identifica
con una defensa de mejores tiempos ya idos. Cémo si su pensamiento
tuviera por meta imitar antiguas épocas con sus antiguos valores y
sus antiguos sistemas sociales. El poder moral del pensamiento
arcaizante se parece al de esas virtudes antiguas que parecen vicios
cuando aparecen en otros tiempos y que Nietzsche 1lamaba atavismo.
Tal vez ésta pueda ser la fuerza de un platonismo después de la
nietzscheana inversién del platonismo: El mundo moderno es un

58. Por sus textos autobigraficos intuyo que en el caso de Gémez D4vila no me estd
permitido usar la meté4fora de "la pluma".

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
289

levantamiento contra Platén59 dice Gémez Davila, al levantarse él
mismo contra el mundo moderno.

Sin embargo, no se trata aqui ni de una resurreccién de la
metafisica ni de una resurreccién de la moral, que ascienden al cielo
al tercer dia. La aparicién de ideas como la muerte de Dios, el fin de
la metafisica y de una moral fundada en la verdad objetiva de los
valores, se advierten en el pensamiento G6émez Ddévila como
condiciones que determinan la peculiar forma en que expresa su fe o
su filiacién espiritual.

- La muerte de Dios es opinién interesante, pero que no afecta a
Dios60

-"Dios ha muerto" exclamé ese Viernes Santo que fue el siglo xix.
Hoy vivimos en el atroz silencio del sdbado. En el silencio de la
tumba habitada.

¢En cual siglo alborear4, sobre la tumba desierta, el Domingo de
Pascua? 61

Ser reaccionario es, ciertamente, un modo de ser intemporal,
extempordneo o intempestivo. A Gémez Dévila le correspondié6 serlo
cuando "su tiempo" habia sido ayudado a configurar por otro
extempordneo: Nietzsche. De modo que lo que consiguieron sus
meditaciones fue tentarlo a tomarlo compaiiero en la espera, como
esos contrincantes de ajedrez que sin llegar nunca a amarse, de tarde
en tarde, llegan a convertirse en indispensables el uno para el otro.
De ellos podria decirse:

- Quien ignore al adversario que una teoria ticitamente impugna,
adultera su significado62.

- Entre adversarios inteligentes existe una secreta simpatia, ya que
todos debemos nuestra inteligencia y nuestras virtudes a las
virtudes y a la inteligencia de nuestro enemigo.63

59. ETI, p. 243
60. ETI, p. 427
61. ET1, p.437
62. ETIp.46
63. ETIp. 81

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
290

La reaccién, como todo combatiente, toma muchos elementos de
sus adversarios presentes, como bellamente lo dice Gémez Davila,
dando mucho qué pensar a quienes creen en una visién simple del
dogmatismo, de la fe o de la conviccién, como estados espirituales
que no admitirian contraste:

-El alma debe abrirse a la invasién de lo extrafio, renunciar a
defenderse, favorecer al enemigo, para que nuestro ser auténtico
aparezca y surja, no como una fragil construccién que nuestra .
timidez protege, sino como nuestra roca, nuestro granito
insobornable 64 »

-Hay escritores con quienes no compartimos ni una idea, pero en
quienes, sin embargo, presentimos un hermano; hay otros que
suscitan, a la vez, nuestro asentimiento y nuestro recelo. 65

Ciertamente se nos presenta como una paradoja el modo en que
un arraigo tan grande en el cristianismo y en el platonismo puedan
hermanarse con el nihilismo y el inmoralismo, con todo esta paradoja
resulta fecunda cuando Gémez Dévila se enfrenta a las cuestiones del
valor en su relacién con la historia

- "Sentido", "significado", "importancia”, son términos que no
designan relaciones transitivas. Hay cosas con sentido,
significado, importancia, en si. 66.

- La relatividad de todo valor a una época no implica un
relativismo axiol6gico. El valor es relativo a una época porque
s6lo esa época lo descubre, pero no porque sélo para ella valga.
Cuando decimos que un valor ha muerto, indicamos meramente
que las estructuras histéricas que lo hicieron perceptible han
perecido. Pero basta que aparezca un historiador afin, para que
divise el astro intacto.67

Ante un pirrafo como este iltimo, tenderiamos a ver la
contraposicién entre G6mez Davila y Nietzsche, en la cuestién de si
los valores son objetos que no pueden pensarse como productos ni de
una clase, ni de un grupo social que trata de refugiar la legitimidad de

64. ETI, p. 216
65. ETI, p. 217
66. SETIp. 102
67. ET1 p.102

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
291

un modo de vida o de una conveniencia en la realidad extramundana
de una esencia eterna. Cuando el asunto estd en ver como ambos
reconocen que lo que determina la objetividad es, fundamentalmente
la practica historiadora. Esta idea comiin es la que permite a Gémez
Dévila responder ante las consideraciones histéricas del propio
Nietzsche. Por ejemplo, al precisar la nocidn de cristianismo que
Nietzsche ha proyectado como una clave para la comprensién de
occidente; cuando Nietzsche se enfrenta al cristianismo, tiene delante
a los calvinistas, segin se deduce de su critica a los maestros de la
finalidad de la existenciat® Tal vez por eso Gémez Ddvila puede
replicar:

-Los cristianos de Nietzsche no son los de ayer, sino los de hoy.
Historiador inexacto, pero tal vez profeta.69

Como éste, hay condiciones de la opinién Nietzscheana sobre el
cristianismo que para Gomez Ddvila parecen ideas interesantes no
exentas de un pequeiio error de perspectiva, de las cuales puede
comprenderse el fracaso y el prejuicio que lo ocasiona, por ejemplo:

- Si el cristiano pudiese ser demdcrata, todos los venablos de
Nietzsche lo hubiesen traspasado.

Pero la democracia proclama la soberania del hombre, el
cristianismo la de Dios. 70

El punto de vista desde el que estos dos autores contemplan la
idea de Dios es totalmente opuesto, lo maravilloso de esa oposicion
es que cada uno podria, en un combate virtual, profetizar al otro el
destino de su alma, de sus convicciones en el caso supuesto de que la
propia hipétesis pudiese comprobarse finalmente. Asi Gémez Davila
sitda el triunfo de su hipétesis en un escenario que no se define segin
el modelo del juicio final en el que Nietzsche se condenaria por ateo.
Por el contrario, con una resurreccion de Dios ante la cual
Nietzsche no tendria de qué avergonzarse pues habria acertado, en
cierto modo, por la forma en que habité su tiempo y su mundo. Como
si previera el nacimiento de un nuevo cristianismo, malogrado

68. NIETZSCHE, F. Ciencia Jovial, 1, 1
69. ETI, p. 379
70. ETO, P.77

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
292

cuando la locura interrumpid el filosofar nietzscheano en el punto en
que Dionisos se identificaba con el crucificado:

- Nietzsche seria el vnico habitante noble de un mundo derrelicto.

Sélo su opcién podria exponerse sin vergiienza a la resurreccién
de Dios. 71

-A pesar de su rabia contra el cristianismo, el linaje de Nietzsche
es incierto. .

Nietzsche es un Sdulo que la demencia rapta en el camino de
Damasco.72

Desde esta perspectiva es mas facil comprender la diferencia que
existe en el trato que recibe Nietzsche comparado con el que recibe
Hegel, quien no ha dado lugar ni al misterio cristiano, ni modo para
comprender adecuadamente 1a historia:

-Nietzsche es solamente malcriado; Hegel es blasfematorio. 73

- El Ubermensch es recurso de un atefsmo inconforme.
Nietzsche inventa un consuelo humano a la muerte de Dios; el
atefsmo gnéstico, en cambio, proclama la divinidad del hombre.74

Asi pues, son éstos los aspectos de la relacion del pensador
colombiano con la obra de Nietzsche que se han resaltado: la forma
de escritura, la cuestion de la relacién entre moral e historia y la
elaboracién de la idea de Dios. En la exposicién de cada uno de ellos
se ha intentado destacar la originalidad de la lectura de Gémez
Davila; no por la novedad de sus afirmaciones sino por que la suya es
una singular manera de interpretar a un pensador como Nietzsche, a
quien, a primera vista, nada podria ligarlo.

71. ETL, p. 211
72. ETI, P.197
73. SETI, p.180
74. NeT1, p. 190

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
293

CONCLUSION

También los hombres tienen que aprender a rendir homenaje,
asi como a despreciar. Todo el que camina por rutas nuevas
y ha conducido a muchos por rutas nuevas, descubre con
asombro cudn torpes y pobres son estos muchos en la
expresion de su agradecimiento, incluso cuan escasamente
pueden siquiera expresar el agradecimiento. Es como si
cuando quisieran hablar se les atravesase siempre algo en la
garganta, de manera que sélo pueden carraspear, para
enmudecer luego de esa carraspera. La manera como un
pensador llega a percibir el efecto de sus pensamientos y su
poder transformador y conmovedor, se parece casi a una
comedia; de vez en cuando pareciera como si aquellos sobre
los cuales se ha influido se sintieran bdsicamente ofendidos
por ello, y no pudieran defender su amenazada
independencia, tal como temen, mds que a través de
expresiones groseras. Se requiere de generaciones enteras
sélo para inventar una convencioén cortés de agradecimiento,
y solo muy tardiamente se llega a aquel punto en que se
manifiesta incluso en el agradecimiento alguna forma de
espiritu y genialidad. Entonces aparece también alguien alli
que es el gran receptor de agradecimientos, y no sélo por lo
que él mismo haya hecho de bueno, sino por la mayor parte
de las veces por aquellos que sus predecesores acumularon
como un tesoro de lo superior y lo mejor.

Nietzsche, F. La ciencia jovial,

"Aprender a rendir homenaje", I, 10075

CUMPLIDO UN SIGLO desde su muerte, la influencia de la obra de
Nietzsche se reconoce ficilmente como un dato esencial para
comprender el caracter del pensamiento contemporaneo. En virtud de
ello, podria decirse que la historia de la recepcion de esa obra es la
historia que explica en buena medida cémo es que el pensar de
nuestro tiempo ha Hegado a ser lo que es. La obra de Nietzsche nacié
en la periferia del mundo académico y en dicha periferia se hizo
célebre: para bien o para mal y gracias a un gran nimero de excesos
y desatinos. Después de haber sido inspiracion para artistas y poetas,
para misicos y hombres de la calle, la obra de Nietzsche fue

75. Traducci6n de José JARA, Monte Avila Editores, Caracas, 1990, pp. 96-97

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJ{A MOSQUERA
294

finalmente aceptada en el seno de la academia y un conjunto de
hombres que la miraban desde cierta distancia comenzaron a
reconocer en ella una fuente para el pensamiento.

Ese proceso estd lleno de pequefias historias, de intrigas y de
descubrimientos escandalosos en los que se constata que, de diversos
modos, la intuicién de la grandeza del pensamiento nietzscheano
estuvo siempre alli, mas presentida que comprendida. Uno de esos
capitulos es la recepcién de la obra nietzscheana en América Latina,
y dentro de €l existe una seccién escasamente estudiada: la recepcién
de Nietzsche en Colombia.

Este trabajo se consagrd a tres autores que emprendieron esa tarea
durante una buena secciéon del siglo veinte. Destacando
principalmente los rasgos en los cuales se distingue en ellos una
correspondencia fecunda entre las actividades del lector y el escritor.
Asi mismo, resaltando €l modo en que cada uno encontré un modo de
llevar esta escritura a un publico en cierto sentido escaso, en cierto
sentido numeroso, por caminos distintos a los de la ortodoxia
académica. Describir el modo en que se han constituido las funciones
de lector, escritor y autor publicado ha servido de apoyo a nuestra
posicién general sobre la produccién de pensamiento en Colombia.
Especialmente en lo que concierne a la existencia de fuentes para el
pensamiento filoséfico en géneros distintos a los aceptados en la
academia. Ademds se ha insistido en sefialar las formas en que cada
uno de nuestros autores contribuyeron a conformar un piblico lector
para la obra de Nietzsche, dentro o fuera de la academia, general o
especializado.

Se ha sefialado el modo en que Estanislao Zuleta ejercié su peculiar
enseflanza incitadora de una lectura activa y creativa; la forma
creativa en que se acercé a la obra de Nietzsche y la penetracién con
la que discutié con grandes interpretes contemporaneos de su obra.
Asi mismo, se ha registrado el conjunto de trabajos que Danilo Cruz
Vélez dedicé a Nietzsche mostrando que corresponden a un momento
decisivo para la orientacién de su pensamiento que fue derivando de
forma cada vez mas conspicua hacia los temas éticos. Por tltimo, la
escritura aforistica de Gémez Davila fue comparada con la de
Nietzsche, dato que llevé al descubrimiento de que sus pensamientos

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
295

tienen muchos rasgos comunes o, por lo menos, caracteristicas que
son producto del choque de sus mentes.

BIO-BIBLIOGRAFiA DE LOS TRES LECTORES
COLOMBIANOS DE NIETZSCHE

Estanislao Zuleta

ESTANISLAO ZULETA naci6é en Medellin, Antioquia, el 3 de Febrero
de 1935, durante su juventud conté con la amistad de Fernando
Gonzales, el filosofo de otraparte, quien le animé en sus estudios e
incentivé su creatividad. Antes de terminar la década del cincuenta
habia sido investigador para la Oficina de Seguridad Social
Campesina y catedratico de Filosofia del Derecho e Historia de la
Filosofia en la Universidad Libre en Bogoti. Hasta el afio 1968
trabajé como investigador para diversas entidades oficiales, ese afio
se convirtié en profesor de tiempo completo de la Universidad Libre.
Sin embargo, al afio siguiente se marché a Cali para ocupar el cargo
de vice-rector académico de la Universidad Santiago de Cali. Luego
habria de viajar a Medellin, para ocupar la posicién de Profesor de la
Facultad de Ciencias Econémicas entre los afios 1970 y 1974. Al
finalizar ese afio regresaria a Cali para cultivar otra de sus dreas de
interés: el psicoandlisis, en su Catedra Magistral: Psicoandlisis, Arte
y Filosofia en el Centro Psicoanalitco Sigmund Freud de esa ciudad.
En el afio de 1977 asumi6 las Catedras de Psicoandlisis y Filosofia en
la Universidad del Valle y de Légica en la Facultad de Derecho de la
Universidad Libre de Cali, que ocuparia hasta el afio de 1981. En
1980 recibié el Doctorado Honoris causa en Psicologia en la
Universidad del Valle, en la que al afio siguiente fue Profesor Titular
del Departamento de Letras, posicién que ocuparia hasta 1990.
Durante los dltimos afios de su vida trabajé como Asesor de la
Presidencia de la Repiblica y de las Naciones Unidas. En el afio de
1987 abandonaria Cali por amenazas contra su vida, volveria alli en
el afio 1989 para encargarse de las Catedras de Estética y Politica en
el Departamento de Filosofia de la Universidad del Valle. Estanislao
Zuleta Muri6 en Cali el 17 de febrero de 1990.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
296

Obras de Estanislao Zuleta
-"Consideraciones sobre la pintura y sobre la obra de Fernando
Botero", en Universidad Catélica Bolivariana, nimero 122,

Medellin, junio-agosto, 1955, pp. 553-561

-Estudio sobre el departamento de Narifio, Ministerio de Trabajo,
Bogot4, 1960

-"Contribucién a un debate electoral", en: Estrategia, nimerc 1,
Bogotd, septiembre de 1963, pp. 72-96

-"Introduccién a un debate sobre politica revolucionaria”, en:
Estrategia, nimero 2, Bogota, noviembre de 1963,

-"Marxismo y psicoanélisis" en: Estrategia, nimero 3, Bogotd, enero
de 1964, pp. 91-130

-"Comentarios a La infancia legendaria de Ramiro Cruz", en Gaceta,
Tercer Mundo, Bogot4, 1966

-Conferencias sobre historia econdmica de Colombia, Imprenta
Super, Medellin, 1970

-Historia econémica de Colombia, Centro Audiovisual, Universidad
del Tolima, Ibagué, 1970

-"El proceso evolutivo de la sociedad" y "Encomienda, mita y el
resguardo en el siglo XIX", en La tierra en Colombia, Editorial
Oveja Negra, Medellin, 1973

-Acerca de la ideologia, Universidad del Tolima, Ibagué, 1974

Comentarios a la Introduccion a la economia politica de C. Marx,
Libros de Bolsillo La Carreta, Leal6n, Medellin, 1974

-"A la memoria de Martin Heidegger" en: Revista Universidad del
Valle, mimero 2, Cali, enero-julio de 1976

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
297

-Thomas Mann, La montafia mdgica y la llanura prosaica,
Colcultura, Bogota, 1977

-Logica y Critica, Universidad del Valle, Cali, 1977

-"Vida y época de Hegel", Revista Universidad del Valle, nimero 3-
4, Cali, julio-diciembre de 1977

-El matrimonio, la muerte y la propiedad en Tolstoi, Editorial Nueva
Letra, 1979

-Teorias de Freud al final de su vida, Editorial latina, Bogota, 1980

-Comentarios a asi hablé Zaratustra de F. Nietzsche, Universidad del
Valle, Cali1981 (Segunda edicién, Editorial 1a Carreta, Bogota, 1982)

-"Marxismo y psicoandlisis” en: Nueva Critica, nimero 1, Bogot4,
diciembre de 1982, febrero de 1983, reeditado en: SIERRA MEIJIA,
Rubén (Compilador), La filosofia en Colombia (Siglo XX),
Procultura, Bogota, 1985, pp. 203-228

-"Sobre la idealizacién en la vida personal y colectiva”" y otros
ensayos, Procultura, Bogota, 1985

-El pensamiento psicoanalitico, Editorial Percepcion, Medellin, 1985
-Psicoandlisis y criminologia, Editorial Percepcién, Medellin, 1987
-Arte y filosofia, Editorial Percepcion, Medellin, 1986

-Ensayos sobre Marx, Editorial Percepcién, Medellin, 1987

-"Vincent Van Gogh: hacia una poética de los colores” en: Camacol,
nimero 31, vol.10, n® 2, Bogoti, junio de 1987

-La poesia de Luis Carlos Lépez, Editorial Percepcién, Medellin,
1988

-"La violencia y los derechos humanos en Colombia", Camacol,
nimero 38, vol.12, n° 1, Bogotd, marzo de 1989, pp. 146-157 '

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJIA MOSQUERA
298

-"Freud: el arte de la interpretaciéon en la busqueda del sentido”,
Camacol, nimero 41, vol. 12, n° 4, Bogotd, diciembre de 1989, pp.
152-169

-Estudios sobre la psicosis, Editorial Percepcion, Medellin, 1990

-"Sélo un pueblo escéptico sobre la fiesta de la guerra y maduro para
el conflicto merece la paz" en: Magazin Dominical, El Espectador, n°
358, Bogota marzo 4 de 1990

-VARIOS A’AUTORES, Estanislao Zuleta ( 1935-1990), Ediciones La
Rana y el Aguila, Tunja, 1990

-Violencia, Democracia y Derechos Humanos, Editorial Altamir,
Bogota, 1991

-Ensayos Selectos, Coleccién de Autores Antioquefios, 1922
-Elogio de la Dificultad y otros ensayos, 1994

-Educacion y Democracia, 1995

-Logica y Critica, 1996

-Conversaciones con Estanislao Zuleta, Alberto Valencia G. (Editor),
Fundacién Estanislao Zuleta, Cali, 1997

Danilo Cruz Vélez

DANILO CRUZ VELEZ nacié en Filadelfia, Caldas, en 1920. Pas6 su
infancia y los primeros afios de formacién en Riosucio, Popayén y
Manizales, a donde llegé en 1937 para concluir sus estudios de
bachillerato. Desde joven mostré inclinacién por la filosofia y la
literatura publicando sus primeros articulos y comentarios en
periédicos locales. Cruz Vélez es contemporaneo de la generacion de
MITO, cuyos miembros irrumpirian en la escena cultural colombiana
con una fuerza renovadora al finalizar la década de 1940. Al
trasladarse a Bogotd para realizar estudios de derecho, entra en
contacto con los poetas del movimiento Piedra y Cielo y con un
grupo de jovenes estudiantes de filosoffa. Pronto comenzard a

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
299

colaborar en el diario El Tiempo con articulos sobre filosofia y
literatura. En 1945 Cruz Vélez fue llamado a ocupar una plaza de
profesor en el recién fundado Instituto de Filosofia de la Universidad
Nacional, lo cual le permite renunciar a su recién adquirida profesion
de jurista y dedicarse de lleno a la filosofia. Alli muestra interés por
las obras de Ortega y Gasset, Max Scheler y Nicolai Hartmann. En
1948 publica su primera obra: Nueva imagen del hombre y de la
cultura. En 1951 la universidad es intervenida por el gobierno, el
clima general no resulta favorable a la produccién intelectual, esta
circunstancia sirve como un estimulo mds para que Cruz Vélez
decida viajar a Friburgo para proseguir estudios en filosofia, alli
asistird a los cursos de Heidegger, experiencia que va a dejar una
huella hondisima en su pensamiento. De esta época datan las
primeras notas para su obra La filosofia sin supuestos. Regresa a
Colombia en 1959 para ingresar como profesor a la Facultad de
Filosofia y Letras de la Universidad de los Andes, de la que llegaria a
ser Decano. Por aquel tiempo se le invita a dirigir un seminario de
filosofia en la Universidad Nacional, es este un periodo muy fértil
para Cruz Vélez: La filosofia sin supuestos, ve la luz en el afio 1971,
durante esta época elabora los ensayos y articulos que se publicardn
en 1977 reunidos bajo el titulo Aproximaciones a la filosofia. Cruz
Vélez decidié abandonar la catedra universitaria para dedicarse a la
escritura, en el afio de 1972. Comienza un periodo intenso de trabajo
y de colaboracién periodistica en diversos medios latinoamericanos
que no le llevaran siempre por el camino de la filosofia, le concede
nueva atencién a sus inquietudes literarias. En 1989 se publica El
mito del rey filosofo libro en que desarrolla su interés por temas
éticos, analiza la obra de Marx y la de Platén. Publica Tabula rasa en
1991 y EI misterio del lenguaje en 1995. Actualmente reside en
Bogota.

Obras de Danilo Cruz Vélez

-Nueva imagen del hombre y de la cultura, Universidad Nacional de
Colombia, Bogota, 1948

-;Para qué ha servido la filosofia?, Ediciones Revista Colombiana,
Bogota, 1967

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA
300

-Filosofia sin supuestos, Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 1970

-Aproximaciones a la filosofia, Instituto Colombiano de Cultura,
Bogota, 1977

-De Hegel a Marcuse, Universidad de Carabobo, Valencia

(Venezuela), 1981, (Segunda Edicién, Universidad de Santo Tomas,
1986

-Nietzscheana, Imprenta Departamento, Manizales, 1982

-La técnica y el humanismo, Universidad de los Andes, Bogota, 1989
-El mito del rey filésofo, Planeta, Bogot4, 1989

-Tabula rasa, Planeta, Bogota, 1991

-El misterio del lenguaje, Planeta, Bogota, 1995

-Con Rubén Sierra Mejia: La época de la crisis: conversaciones con
Danilo Cruz Vélez, Editorial Universidad del Valle, Cali, 1996
Nicolas Gomez Davila

NICOLAS GOMEZ DAVILA naci6é en Cajicd en 1913, siendo muy
joven viaj6 a Francia para estudiar bajo la tutela de - monjes
benedictinos, durante los veranos completaba su formacién en
Inglaterra. Nunca asisti6 a universidad alguna, fue un autodidacta que
logré consolidar una vasta cultura que se atestigua en la erudicién,
profundidad y variedad de las referencias que aparecen o son
aludidas en sus textos. A los veinticuatro afios regresé a Colombia y,
salvo por cierta actividad piblica como asesor del Banco de la
Repiiblica, vivié en retiro en la casa en que acumulé su gigantesca y

legendaria biblioteca, muri6 en 1994, a los 81 afios.

Obras de Nicolds Gémez Ddvila

-Textos, edicién reservada, Bogotd, 1959

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



TRES LECTORES COLOMBIANOS DE NIETZSCHE
301

-De lure, escrito hacia el final de los afios sesenta.

-Notas, editados privadamente, México, 1954.

Estas tres obras, fueron editadas de nuevo en: Revista del Colegio -
Mayor de Nuestra Seriora del Rosario, n° 542, volumen 81, Bogota,

abril-junio de 1988

-Escolios a un texto implicito I, Instituto Colombiano de Cultura,
Coleccién de Autores Nacionales n° 21, Bogotd, 1977, 486 p.

-Escolios a un texto implicito II, Instituto Colombiano de Cultura,
Coleccién de Autores Nacionales n° 22, Bogotd, 1977, 508 p.

-Nuevos escolios a un texto implicito Tomo I, PROCULTURA,
Presidencia de la Repiblica, Nueva biblioteca colombiana de cultura,
Bogota, 1986, 208 p.

-Nuevos escolios a un texto implicito Tomo II, PROCULTURA,
Presidencia de la Repiblica, Nueva biblioteca colombiana de cultura,
Bogotd, 1986, 212 p. -

-Sucesivos escolios a un' texto implicito, Instituto Caro y Cuervo,
Serie "La Granada Entreabierta” n° 60, Bogota, 1992, 184 p.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 34-35, JUN-DIC. 2000



