UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 21, (pp. 73-94),
diciembre de 1993, Santafé de Bogot4, Colombia

LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO
TRAGICO 1

JUAN FERNANDO MEJIA M.* 4

Para Silvia Parra e

RESUMEN

Este trabajo intenta presentar, de un modo sencillo, puntos de
referencia desde los cuales Aristételes aborda el problema de
lo trdgico en la Poética. En €l se registran en primer lugar,
las distiniciones que le permiten hablar de un género poético
noble -en el cual se ubica la tragedia como especie-, y
también las que hacen posible hablar de un modo dramdtico de
imitacién. -En segundo lugar se analiza la definicién de
tragedia que remite a su vez a un intento de definici6n de la
mimesis aristotélica y de sus categorfas principales: unidad,
verosimilitud y necesidad. El trabajo se apoya en la teoria
general de la techné aristotélica y enfrenta el tema de lo
trdgico desde una triple perspectiva: la construccién del
argumento que nos remite a la categoria de forma; el efecto
tragico desde la categoria de finalidad, y las situaciones, los
personajes y desenlaces trigicos en cuanto se definen a partir
de las dos categorfas anteriores. Se trata aqui de problemas de
tipo literario y de manejo de formas antes que de problemas
ético-existenciales. Este aspecto lo reservamos para una
oportunidad posterior.

*  Pontificia Universidad Javeriana, Santafé de Bogotd, Colombia.




74 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

1. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

La pluma corria sobre la hoja, los argumentos se enlazaban
irrefutables, pero una leve preocupacién empaiié la felicidad de
Averroes. No la causaba el Tahafut, trabajo fortuito, sino un
problema de indole filol6gica vinculado a la obra monumental
que lo justificaria ante las gentes: el comentario de Aristételes.
Este griego, manantial de toda la filosoffa, habia sido otorgado a
los hombres para ensefiarles todo lo que se puede saber;
interpretar sus libros como los ulemas interpretan el Alcordn era
el arduo propésito de Averroes. Pocas cosas mds bellas y mds
patéticas registrara la historia que esa consagracién de un médico
4rabe a los pensamientos de un hombre del que le separaban
catorce siglos; a las dificultades intrinsecas debemos afiadir que
Averroes, ignorante del sirfaco y del griego, trabajaba sobre la
traduccioén de una traducci6n. La vispera, dos palabras dudosas lo
habian detenido en el principio de la Poética. Estas palabras eran:
tragedia y comedia. Las habia encontrado afios atrds en el libro
tercero de la Retdrica; nadie, en el 4mbito del Islam, barruntaba
lo que querian decir. Vanamente habia fatigado las pdginas de
Alejandro de Afrodisia, vanamente habia compulsado las
versiones del nestoriano Hunain ibn-Ishaq y de Abu-Bashar
Mata. Esas dos palabras arcanas pululaban en el texto de la
Poética; imposible eludirlasl.

ESTE trabajo estd consagrado al texto en el que aparecieron
y, principalmente, a la primera de esas dos inquietantes palabras
que sorprendieron al Averroes de Borges: "tragedia". Aunque no
podemos ofrecer en este trabajo un comentario completo de la
Poética de Aristételes ni un conjunto de proposiciones que
podamos considerar como una explicacién completa de lo que El
Filésofo entendié por "tragedia". Sin embargo, a esos dos
trabajos quiere éste ser una contribucién, toda vez que asume una
porcién especifica del problema y la exposicién de tres
operaciones intelectuales que contribuyen a elaborar el concepto
de tragedia: nos ocuparemos del problema de la tragedia en lo
que atafie a su composicién y desarrollaremos una exposicién
formal de los razonamientos que sirven 1) para definirla como
género literario, 2) para definir la obra dramética misma y 3)
para determinar las situaciones, personajes y desenlaces que

1 BORGES, JORGE Luis: "La busca de Averroes", en El Aleph, Alianza-Emecé,
Madrid, 1991. p. 94.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO

75

pueden ser considerados propiamente trdgicos. Si hemos hecho
que nos preceda la figura del Averroes de Borges es porque ese
personaje -que no tinene, ni puede tener, por su situacién
cultural, un referente minimo que le perminta comprender la
tragedia y la comedia como formas de arte escénico- se ve
llevado a enunciar una definicién esquemética y reducida de las
artes nombradas por las palabras que se le han vuelto enigmas.
Como el Averroes de Borges, quien escribe estd obligado a la
simplificacién, pero quiere ponerla a su favor, hacer que la
simplificacién le permita asumir una seccién de las que
componen el problema de forma natural y encarar su exposicion,
como quien ensambla con precisién una tnica pieza que ha de
instalarse luego en un mecanismo de mayor complejidad.

La Poética de Aristételes es un tratado compuesto con el
propésito de hablar "de la poética en si y de sus especies, de la
potencia propia de cada una, y de cémo es preciso construir las
fabulas si se quiere que la composicién poética resulte bien, y asi
mismo del nimero y naturaleza de sus partes"2. De todo lo que
Aristételes ha ofrecido en el plan de trabajo que inaugura su obra
solamente podemos considerarnos medianamente satisfechos con
respecto a lo que en ella se consigna sobre la tragedia, principal
especie de la poesia3. No aspiramos a que nuestra investigacién
cubra del todo el problema de la tragedia no sélo porque no
daremos cabida en ella a la totalidad del texto que Aristételes le
dedica en la Poética, sino porque evitamos también las
reflexiones ético-politicas que implica necesariamente y sin las
cuales quedamos ante la tragedia tan cojos como Averroes ante el
teatro. Nuestra simplificacién se realiza, pues, en conciencia de
que tratar el tema del modo como se lo tratard aqui sé6lo tiene
sentido si se lo refiere a los problemas que lo subordinan, es
decir, a los que sirve y los que lo dirigen. A saber: 1) La tragedia

2 ARISTOTELES: Poética, Traduccién de Valentin Garcia Yebra, Gredos ,
Madrid, 1974, 1447a 8ss.

3 El tema de la epopeya se liquida, en gran medida, al tratar el de la tragedia y
es objeto de algunas anotaciones finales. La comedia se anuncia como un
importante campo de estudio pero los azares de la transmisién del texto nos han
privado de las lineas que a ella dedicé Aristételes. La lirica no ocupé la atencién
de Aristételes en la Poética.




76 JUAN FERNNADO MEJIA MOSQUERA

como especie de la poesia; 2) la determinacién de su efecto
especifico; 3) la definicién desde el punto de vista ético de las
acciones que trata y 4) el espacio de la tragedia en el espacio
politico.

Hablaremos de lo trdgico, segiin aporta a la definicién de
tragedia desde el punto de vista de su especificidad poética
-como género y como obra a componer- y de las implicaciones
de este concepto sobre las soluciones que el filésofo plantea a los
problemas del arte dramético y literario que asume en el texto de
la Poética; hablaremos de lo tridgico y no de la tragedia,
esperando que comprender aquel ayude a comprender ésta.

2. LO TRAGICO EN LOS MEDIOS, MODOS Y OBJETOS
DE LA MIMESIS

LA tragedia es una especie de poesia, y ésta es, ante todo, un
trabajo de mimesis; para Aristételes es evidente que la condicién
de poeta no proviene del tratamiento de un tema por medio del
verso sino de la imitacién4. Las especies de mimesis poética se

4  ARISTOTELES: Op. cit., 1447b10ss. Platén ya habfa sefialado en El
Banquete (205b-c) que, en el habla comiin, los poetas de versos han tomado el
nombre del género completo de los que realizan la poiesis, entendida como el
trabajo de hacer que llegue a ser algo que antes no era. Aristételes insiste en ello
en la Poética, sefialando que la gente llama poeta al que hace versos olvidando
que lo que propiamente hace o produce el poeta es mimesis. De modo que
poesta es un término que puede utilizarse para designar las composiciones que
realizan imitacién por medio del lenguaje a sabiendas de que dicha designacién
no tiene otra legitimidad que el uso comtin y que sélo tiene un sentido adecuado
cuando se lo asocia a la labor imitativa: la realizacién de la mimesis. Ahora
bien, la mimesis es imitacién en general y constituye la esencia de las artes
visuales, espaciales y sonoras. Cuando distinguimos la poesia de la pintura, la
escultura, la danza etc. lo hacemos segin los medios con los que se realiza la
imitacién. Podemos asi sefialar, de un lado, una diferencia entre las especies de
mimesis, que separaria la poesia de la pintura y demds artes, y por otro, una
distincién entre las especies de mimesis poética la cual se muestra segin los
objetos y los modos de realizar la mimesis y que marca la diferencia entre los que
llamamos hoy en dia 'géneros literarios', como la tragedia, la comedia y la
epopeya. Para ello, Aristételes distinguird entre los géneros noble (al que
pertenecen la tragedia y la epopeya) y vulgar (al que pertenece la comedia); y
entre el modo dramdtico y el narrativo de presentar la mimesis.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 77

establecen segiin tres criterios: los medios que usan para imitar, el
objeto de la imitacién y el modo de presentarla-

Si todo artista es un poeta,;qué nos permite pensar en una
reflexién sobre la poesia que no incluya todas las artes y se
dedique exclusivamente a algunas de ellas? La distincién
aristotélica sobre los medios de imitacién. La cual, podemos
decir, se da en dos pasos. En primer lugar, distingue por medios
en tanto representan para sentidos diferentes, y obtiene asi tres
géneros distintos: 1) Los que usan colores e imdgenes, 2) los que
usan la voz y 3) los que "hacen la imitacién con el ritmo, el
lenguaje y la armonia, pero usan medios separados o
combinados"S.

En segundo lugar, Arist6teles realiza una distincién al
interior del que acabamos de sefialar como tercer género que
podriamos denominar de las artes 'temporal-auditivas', dentro de
las cuales halla tres clases, a saber: 1) La misica instrumental que
usa el ritmo y la armonia, 2) el arte de los danzantes que imita
con ritmo pero sin armonia y 3) las artes que "imitan sélo con el
lenguaje, en prosa o en verso, y, en este caso, con Versos
diferentes combinados entre si o con un solo género de ellos"6.
En esta tercera clase se hallan diversas formas para las que no
tenemos un 'término comin'. Aqui Aristételes anota que el poeta
no es tal por el cultivo del ver, sino por practicar la imitacién.

Ahora bien, si Aristételes ha distinguido estas tres clases por
el uso de algunos de los medios que hemos denominado
'temporo-auditivos', sefiala también la existencia de artes que
podriamos denominar mixtas pues usan de todos los medios
disponibles. Para disntinguirlos es preciso observar que entre
ellos existen unos que hacen uso de todos ellos simultdneamente,
y, otros, que los usan por partes.’

La tragedia y la comedia usan no sélo todos los medios
afines al lenguaje, sino también, aunque en sentido subordinado,

5  Ibidem, 1447a21-23.
6  Ibidem, 1447a28-47b2.
7  Cfr. Ibidem, 1447b23-29.




78 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

los espaciales y cromdticos. El texto que Aristételes ha dedicado
a la Poética se consagra por tales motivos a las artes que realizan
la mimesis por medio del lenguaje, el ritmo y la armonia

Los objetos de la imitacién no son simplemente hombres,
sino, dice Arist6teles: "hombres que actian”, lo que atafie pues, al
poeta, en primer lugar, son las acciones y no los personajes. El
poeta se interesa en los personajes porque se interesa en las
acciones que ellos realizan o padecen, acciones por las cuales son
felices o desdichados. Puesto que la opinién comin diferencia lo
tragico de lo cémico segun si el final es feliz o triste, podriamos
pensar que Aristételes distinguirfa, como objetos de la mimesis, las
acciones que llevan a los hombres a la dicha, de aquellas que los
llevan a la pena. Pero el caso es que nos encontramos con una
distincion de tipo moral, ya que los hombres que actian "serdn
esforzados o de baja calidad (los caracteres, en efecto, casi
siempre se reducen a estos solos, pues todos sobresalen en cuanto
al carécter, o por el vicio o por la virtud)"8. Esta distincién se
extiende a la calidad moral de que son revestidos dichos objetos
al ser representados por los poetas, ya que se pueden mostrar de
tres formas: mejores, peores o iguales a lo que suelen ser los
hombres comunes; asi "cada una de las formas poéticas tendra
estas diferencias, y serd diversa por imitar cosas diversas"9. Para
Aristételes, las acciones nobles sélo pueden corresponder a
hombres nobles, esforzados (spoudaios), y sélo pueden ser
representadas por poetas que tengan un caracter afin: entre el
poeta y sus objetos existe una afinidad bésica; no es otra la base
de la distincién entre los géneros literarios: el noble, al que
corresponden la tragedia y la epopeya, y el vulgar, al que
corresponden la comedia y la satiral0.

8  Ibidem, 1448a2ss.
9  Ibidem, 1448b5.
10 Encontramos este tema desarrollado en los capitulos 4 y 5 de la Poética,
donde al tratar de la evolucién natural de los géneros poéticos Aristételes afirma
que:
"La poesia se dividi6 segiin los caracteres particulares: en efecto, los més
grandes imitaban las acciones mds nobles y las de los hombres de tal
calidad, y los més vulgares, las de los hombres inferiores, comenzando por




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 79

Aunque los textos de Aristételes sobre la distincién de los
objetos que los poetas imitan no lo enfaticen demasiado, deben
tenerse muy en cuenta dos cosas: 1) Que lo que atafie al poeta es
imitar acciones y, por ellas, personajes. 2) Que la calidad moral
de los hombres y sus acciones es importante porque ciertos tipos
de hombres y las cosas que a ellos les suceden inspiran tipos
determinados de sentimientos en los espectadores. Por ello, se
determinardn los acontecimientos y personajes trigicos, entre
otros factores, a partir de su calidad moral.

La tragedia corresponde al género noble, representa una
accién esforzadall.

La tercera distincién de Aristételes -la que debe haber sido
més extrafia al Averroes invocado al iniciar este trabajo-
corresponde a los modos de imitacién, pues,

con los mismos medios es posible imitar las mismas cosas unas
veces narrdandolas (ya convirtiéndose hasta cierto punto en otro,
como hace Homero, ya como uno mismo y sin cambiar), o bien
presentando a todos los imitados como operantes y actuantes12.

Aristételes sabe que, por ser representacion dramética, una de
las partes de la tragedia es el especticulo, pero no espera que el
efecto especificamente tragico se derive de los elementos
escenograficos -estos tienen que ver, mis con la destreza del
utilero que, con el trabajo del poeta.. Lo trdgico debe derivarse
de la accién.

componer invectivas del mismo modo que los otros componian himnos y
encomios". Ibidem, 1448b24.
De forma tal que "una vez aparecidas la comedia y la tragedia, los que
tendian a una y a otra poesfa seglin su naturaleza, unos, en vez de yambos,
pasaron a hacer comedias, y los otros de poetas épicos se convirtieron en
autores de tragedias". Ibidem, 1449a2ss.
11 Aunque sus personajes no han de ser hombres excelsos por su virtud, ha de
tomar siempre como tema las acciones de hombres ilustres y, ciertamente,
jamds de hombres malvados o de baja calidad.
12 Ibidem, 1448a20ss.




80 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

La tragedia imita, pues, presentando a los imitados en
accidn, y en esto consiste lo dramdtico en el trabajo del poeta.
Por eso Aristételes puede afirmar que:

En un sentido, S6focles seria, en cuanto imitador, lo mismo que
Homero, pues ambos imitan personas esforzadas, y en otro, lo
mismo que Aristéfanes, pues ambos imitan personas que actian
y obranl3.

3. SOBRE LA DEFINICION DE TRAGEDIA

CON estas distinciones podemos establecer el lugar de la
tragedia dentro de la poesia y determinar su naturaleza especifica.
Tales distinciones facilitardin nuestra comprensién de la
definicién que Aristételes nos da de la tragedia, enfocdndola
desde dos puntos de vista. 1) La estructuracién de la obra Su
forma.). 2) Las emociones propiamente trigicas. (Su efecto).

Aristételes define la tragedia asi:

Es, pues. la tragedia imitacién de una accién esforzada y
completa, de cierta magnitud, en lenguaje sazonado, separada
cada una de las especies [de aderezos] en las distintas partes,
actuando los personajes y no mediante relato, y que mediante
compasién y temor lleva a cabo la purgacién de tales
afecciones!4.

Obsérvese que esta definicién contiene una férmula
fundamental que no se hallaba dentro de los elementos de las
distinciones antedichas, a saber: "por medio de compasién y
temor lleva a cabo la purgacién de tales afecciones”. Esta es la
frase mds problemética de todo el texto de la Poética, a pesar de
ello, se trata de la que contiene la esencia de lo que llamos tragico
y una oscura alusién al enigmadtico efecto especifico de la
tragedia: la katharsis. Nuestro estudio se orienta en buena parte a

la produccién de la compasién y el temor pero deja de lado la
catarsis.

13 Ibidem, 1448a26ss.
14 Ibidem, 1449b24ss.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 81

Para poder trabajar analiticamente sobre los elementos de esta
definicién debemos recordar cuatro puntos:

1. Que todo arte, para Aristételes, persigue una finalidad
determinada y, para alcanzarla, recurre a medios que se definen
por una investigacién, de tipo andlogo a la geométrica, que
partiendo desde el fin procede hasta los instrumentos y
operaciones que el artifice puede realizar efectivamente para
conseguir su cometidol5,

2. Que dicha relacién medios-fines posee una estructura de
serie en la cual el paso anterior se da por causa del posterior, del
mismo modo que el proceso productivo en su totalidad se da a
causa del fin. Para Aristételes los mismos fines se alcanzan por
los mismos medios!6.

3. Que de esto se sigue una relacion mucho mds que
eficiente, o de anterioridad temporal entre los medios y el fin, y
entre los medios entre si. Se trata de una relacién orgdnica en la
que los elementos cumplen funciones especificas y necesarias
para la existencia del todo. La presencia de los elementos
determina la naturaleza de ese todo, y su ausencia la "disloca".
Los elementos del trabajo artistico colaboran obrando en el
sentido mds puramente aristotélico de causa, a saber: se
conjuntan para traer al ser la cosa expresando lo més propio de
su esencia, en la que cada uno hace parte con referencia intriseca
a los demds, pues cada uno es el apropiado al producto
precisamente por ser el mejor en su funcién relativamente a las
demas!7.

4. Por lo anterior se infiere, que la compresién de una
distincién entre los elementos propios de la forma o estructura de
una obra y los elementos relativos a su efecto, estd fundada en la
evidencia de su relacién intrinseca. Es decir, la estructura de
cualquier imitacién poética corresponde al fin o efecto que se
busca especificamente en cada género.

15 Cfr. Fisica 11,3 y Metafisica VII,7.
16 Cfr.Fisica I18.
17 Cfr. Fisica 11,3 y Poética 1451a30ss.




82 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

Hechas estas salvedades, orientemos nuestra atencién hacia
los dos grupos de elementos de la definicién aristotélica de
tragedia que nos competen: 1) Ser imitacién de una accién
completa y de cierta amplitud. 2) Que dicha accién sea esforzada
y que su imitacién haya de producir compasién y temor.

Hemos desplazado, en esta enunciacién, el término esforzada,
al segundo grupo de elementos porque el criterio moral es bésico
para la determinacién de lo que produce compasién y temor!8.
Al dividir de esta manera la definicién de tragedia estamos
aplicando un esquema de género y diferencia especifica donde el
primer grupo de elementos (unidad, magnitud y perfeccién)
atafien a la mimesis en general, y el segundo, a la mimesis
propiamente tragica. Ademds, distinguiremos en cada grupo, un
aspecto estructural y otro relativo al efecto sobre el espectador.

4. CONSIDERACIONES GENERALES SOBRE LA
MIMESIS

HASTA el momento, este Averroes que estd escribiendo ha
podido posponer un problema que puede quitarle la tranquilidad
a cualquiera que comience a estudiar a Aristételes por la lectura
de la Poética. Pero no es posible dilatar mas el encuentro con
este enigma: ;Qué es la mimesis segin Aristételes? Plantarse ante
esta pregunta tiene la ventaja de que siempre podemos decir que
Aristételes nunca respondié explicitamente a ella y que, por ende,
todo intento de explicar el asunto se queda dentro de lo
probable. Se me ocurre, sin embargo, una salida: En las lenguas
romances la palabra mimesis se traduce, en la mayoria de los
casos, por imitacion; pero hay otros casos en que se utiliza el
término representacion. En estos casos, la traduccién parece ser

18 Nuestra eleccién quiere evitar el contacto con tres tipos de problemas:

1. Los problemas del lenguaje, que no agregan nada a nuestro objeto.

2. Los problemas de la representacién y la actuacién, de los cuales
Aristételes no se ocupa.

3. El problema de la katharsis que no seria posible elucidar en corto tiempo
y, que aunque se lograra, no alteraria la concepcién de las emociones que han de
ser objeto de la purificacién: pues la katharsis no es lo especificamente tragico,
que corresponde a las emociones que se liberan.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 83

mds efectiva y a la vez més problemdtica. Con la primera de las
alternativas, la expresién toma un sentido pasivo que alude a una
reproduccién imperfecta de un objeto real que se tomaria como
modelo. En cuanto a la segunda, representar' es entendido como
poner algo en lugar de otra cosa a la que se quiere remitir o en
la que se quiere hacer pensar a otro. Puede tratarse aqui de una
impresién mecanica que, al quedar como huella, evoca aquello
que la produjo, o de una ficcién acordada para poner ante
alguien algo que de otro modo permaneceria oculto; este seria el
significado de representacion en la tradicién politica anglosajona.
Con este término se alude a la cesién del poder del hombre al
estado cuyo soberano se convierte en representante de quien ha
cedido su derecho y su poder. La representacién tiene un poder
que le viene de lo representadol9.

En todos estos casos lo que llamamos imitacién o
representaciéon posee una realidad de segundo orden, como la
que solemos conceder a las ficciones y a las quimeras, es decir,
posee, salvo en el terreno politico, una contundencia menor que
la de la realidad. Por otra parte, en cuanto evocacién de otro, del
modelo o, en general, de lo ausente, la mimesis es una actividad
de significacion. En el primer caso se trata de una realidad
debilitada, imperfecta; en el segundo de una sefia. En ambos
casos se trataria de elementos que, al reemplazar el mundo, le
permitirfan a la razén reducirlo a su comprensién, referirse a él o,
simplemente, recordarlo mds facilmente. La razén se las veria con
las representaciones como con algo dado a partir de lo cual
trabajaria.

Creo que el sentido que Aristételes da a la mimesis alude, por
el contrario, al hecho de ser producto de un trabajo de la razén
sobre la realidad, de una transformacién de lo dado que puede
integrarse con el mundo con unas expectativas de contundencia,
sobre €l y sobre los hombres, mayores de lo que suele aceptarse.
Cuando Aristételes dice que hay artes que imitan la naturaleza
nos dice que el hombre puede realizar operaciones sobre lo dado

19 Cfr. MITCHELL, W.J.T.: "Representation” en Critical Terms for Literary
Study, The University of Chicago Press, Chicago, 1991.




84 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

siguiendo la misma estructura de operacién que sigue la
naturaleza, proceder como ella, esto es, producir conexiones
causales teleol6gicas20. Para Aristételes, como para Anaxigoras,
Sécrates y Platén, el orden teleolégico de un conjunto es
manifestacién de una inteligencia ordenadora. Cuando las obras
humanas se dan con un sentido y en virtud de una estructura
formal, son presencias, de la razén. Como formas del llegar a ser,
inscritas, cada una a su modo, en una estructura teleoldgica, el
arte y la naturaleza cumplen su cometido de un modo igualmente
rotundo, y esto cuando la funcién de las artes sea la de completar
a la naturaleza tanto como cuando se trate de imitarla. Las artes
que imitan, que son aquellas que producen determinados placeres
son, por demds, libres, pues la teleologia que las gobierna no es la
de la utilidad.

(Coémo se da esto al nivel del discurso? (Este es el nivel del
que se ocupa la Poética.). Dos ejemplos del propio Aristételes
nos pueden ayudar a comprenderlo. El primero de ellos alude a
la mimesis como figuracién que significa, donde la figuracién
posibilita la significacién: se refiere Aristételes al arte de la danza
donde los bailarines, "con ritmos convertidos en figuras imitan
caracteres, pasiones, y acciones"2!, los ritmos toman la forma de
los caracteres, las acciones y las pasiones. Lo que es propio de
los hombres, pero se halla ordinariamente confundido con las
demads afecciones del ser, aparece, en la danza, desnudo y escueto,
lo suficiente para ser reconocido. La mimesis es, entonces, una
actividad que permite distinguir algo en otro, donde distinguir no
significa sefialar sino conectar en virtud de algo comin y
esencial. Este es uno de los sentidos en que la mimesis puede
entenderse, segin Aristételes, como fuente de conocimiento22. En
el siguiente ejemplo, Arsitételes habla de lo que hace el
historiador cuando tiene que referir un hecho, precisamente lo
contrario de la labor mimética del poeta. El historiador nos dice
lo que ha ocurrido. Cuando habla de la batalla de Salamina23

20 Cfr. Fisica Il
21 Poética, 1447a27.
22 Ibidem, 1448b2ss. El otro seria el hecho de aprender a hacer algo, al
hacerlo como otro.
23 Poética, 1459a25.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 85

conecta acontecimientos, no en virtud de las relaciones causales
que los unen, sino del hecho de que ocurren simultdneamente.
Cuando el poeta, realiza la mimesis de los hechos, los constituye
en unidad, no representa simplemente su continuidad sino su
conexién causal24. En la accién del poeta la razén va mas alla de
la coherencia, realiza la fundacién del sentido, en virtud de la
cual el que oye o presencia la obra puede, mis que aprender lo
que se le dice, ser afectado por ello de un modo contundente.
Resulta muy interesante que esto ocurra precisamente en el
terreno de lo general, donde las conexiones de la representacién
de los hechos se fundan en lo posible y en lo verosimil. La
mimesis es un trabajo de la razén donde se supera el caos de la
simultaneidad para pasar al orden de la causalidad, es una
experiencia de la significacién y de la semejanza donde vamos
mas alla de la evocacién y se hace posible la afeccion
precisamente porque se toca, con la semejanza, lo profundamente
comin a todos. No se trata entonces, de una realidad debilitada
carente de la potencia del modelo, sino de una realidad superior.
No se trata de una evocacién sino de una presencia que toca a
aquel para el cual significa. La poesia es la sangre de la victima de
Odiseo que le permite hablar con las presencias del Hades que,
aunque reales, de otro modo habrian permanecido ajenas a su
interrogacioén.

5. LA FORMA Y EL EFECTO COMO CONCEPTOS
POETICOS GENERALES

PARA ocuparnos de lo que, al dividir los elemntos de la
definicién de tragedia, hemos sefialado como propio de la
mimesis en general, considerandola tanto desde el punto de vista
estructural como desde el punto de vista del efecto atenderemos a
la estructuracién de los hechos que hace el poeta al componer
una tragedia, es decir a la fabula o argumento, y a las

24  Ibidem, Capitulo 9. Cfr. BALDRY, H.C.: "The Interpretation of Poetics I1X",
en Phronesis, Vol. 2, N° 1, 1957, pp. 41-45. HEATH, MALcOM: "The
Universality of Poetry in Aristotle's Poetics", en Classical Quaterly, 41 (ii),
1991 pp. 389-402.




JUAN FERNNADO MEJIA MOSQUERA

86

caracteristicas que le permiten producir en el espectador el efecto
deseado.

Hemos dicho que la mimesis es fundamentalmente
figuracién, en cuanto instaura una conexion entre elementos, es
decir, es forma. La relacién que el poeta crea entre los elementos
es una estructuracidn, una sintesis que correlaciona
esencialmente, los acontecimientos representados en la tragedia,
esto es lo que Aristételes expresa cuando nos dice que la fdbula,
es el alma de la tragedia25, en ella los elementos interactian como
los 6rganos de un ser vivo. Estudiaremos las tres caracteristicas de
la fabula: la unidad, la magnitud y la perfeccién, es decir, el ser
entera.

Cuando algo en Aristételes se llama zeleion, debe entenderse
que es final pero también entero, completo y perfecto26, es decir
que no sé6lo no carece de nada sino, ademds, que es plenamente
lo que puede ser. La fabula de una tragedia debe serlo, es decir:
tener principio, medio y fin, sus elementos han de sucederse
necesariamente, de un "modo natural”. No pueden, los hechos, en
consecuencia, desarrollarse segliin conexiones arbitrarias sino
unos a causa de otros27.

Encontramos a continuacién el concepto de magnitud el
cual, en cuanto a la estructura, se determina en virtud del
anterior, a saber, la magnitud de una obra ha de ser tal que la
sucesién de los acontecimientos pueda presentarse
apropiadamente, elongdndose en la medida que lo requiera el
relato y no a capricho, de modo que el poeta debe tomarse el
tiempo que requiera presentar el cambio de fortuna que
constituye el tema de su obra. La magnitud, en cuanto a la

25 Poética, 1450al5.

26 Final quiere decir aquello para lo cual algo actiia o llega a saber, el bien que
se busca en la accién moral o la plenitud del ser en la existencia de un ser
natural, este dltimo es el sentido que tiene la palabra al referirse a las obras de
arte.

27 Poética, 1450b25ss.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 87

recepcion por el espectador, ha de ser la mayor posible con tal
que éste pueda abarcar la obra totalmente con la memoria28.

Por 1ltimo, cuando Aristételes habla de unidad, entiende que
una fébula representa no los miiltiples acontecimientos de la vida
de un personaje sino aquellos que constituyen una accidn unica
la representacién de la cual es un fdbula unitaria?’.

Los dos primeros elementos conforman lo que Aristételes
llama bello, pues lo bello es ante todo magnitud y orden; El
concepto de orden se muestra esencial tanto para la estructura de
la obra como para lograr los efectos esperados de la recepcién
por el espectador. Dado que el fin de la mimesis es causar ciertas
afecciones en los espectadores, la forma de la obra debe tender a
procucirlos por si misma. En este pardmetro se fundan dos
conceptos fundamentales para la composicién de la fabula que
tienen en cuenta la recepcién del espectador: la verosimilitud, es
decir que lo que se represente sea convincente, puesto que las
emociones, en genral, se producen no apartir de lo que es cierto
sino apartir de aquello de lo que estamos convencidos, y, en
segundo lugar, la necesidad, es decir, que los hechos se den unos
a causa de otros. Esto ha de realizarse de tal forma que la
sucesién contribuya a generar las emociones trdgicas, lo cual se
logra con mayor efectividad cuando los hechos se dan contra lo
esperado unos a causa de otros, como cuando se esperaba un
portador de buenas noticias y sus nuevas se convierten en motivo
de desdicha para el que las recibe; o cuando se emprendié una
accion en busca de la justicia y ésta resulta producir un resultado
funesto. Ahora bien, que la verosimilitud busque lo convincente
no quiere decir que lo inverosimil o irracional quede fuera de la
tragedia, Aristételes sabe que es verosimil que ocurran cosas
inverosimiles, lo importante es mostrarlas posibles, y sobre todo,
tener en cuenta que integrarlas adecuadamente en el argumento
magnifica su efecto30, all{ interviene el criterio de necesidad. Por
otra parte, estos dos criterios conforman la especificidad del
tratamiento poético de los acontecimientos, asumir un tema

28 Ibidem, 1451al-15.
29 Ibidem, Capitulo 8.
30 Ibidem, 1460a26; 1460b20; 1460b23; 1461b9; 1461b11; 1461b23.




88 JUAN FERNNADO MEJIA MOSQUERA

seglin lo verosimil y lo necesario no es decir lo que sucedi6
efectivamente sino lo que podria suceder. Lo posible es para
Aristételes lo general, definido como lo que le ocurriria (hacer o
decir) a cierto tipo de hombres. En esta generalidad de la
construrccién poética se funda la posibilidad de generar las
emociones trigicas pues en la generalidad se manejan dos
elementos esenciales de la producciéon de emociones (1) la
conviccién de lo posible y (2) la semejanza entre el representado
y el auditorio que ha de ser afectado.

Es en virtud de esto podemos pensar algo que llamamos [o
trdgico, lo cual incluiria un cierto tipo de acontecimientos y un
cierto tipo de personajes cuyas vidas llegan a cierto tipo de
desenlaces. Estos tres elementos son los que estudiaremos a
continuacion.

6. ACONTECIMIENTOS, PERSONAJES Y DESENLACES
ESPECIFICAMENTE TRA GICOS

LA diferencia especifica de la mimesis tragica se funda en dos
caracteristicas esenciales: ser la representacién de una accién
esforzada y generar compasién y temor. El ser una accién
esforzada implica que sélo puede tratarse de una accién noble
ejecutada por un personaje que supere en calidad a los hombres
comunes. Generar compasién y temor restringe el tipo de
acontecimientos a los capaces de producir las emociones que
Aristételes define asi en la Retorica:

Sea, pues, la compasion cierta pena por un mal manifiesto,
destructivo o penoso, de quien no merece recibirlo; mal que
también uno cree poder padecer o que lo puede padecer alguno de
los suyos, y esto cuando es sumamente cercano. Pues es
evidentemente necesario que quien ha de compadecer se halle en
tal situacién que piense que puede sufrir algiin mal o él o alguno
de los suyos31.

Sea, pues, el temor cierta pena o turbacién ante la idea de un
mal futuro, destructivo o penoso. Pues no se temen todos los
males...sino los que pueden causar grandes penas o
destrucciones, y estos, cuando no parecen lejanos, sino tan

31 Retorica, B8,1385b13ss.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 39

préximos como si estuvieran a punto de suceder. Pues no se
teme lo muy lejano; todos, en efecto, saben que han de morir,
pero, como no estd préximo, no se preocupan32,

Para generar estas emociones el poeta cuenta con un recurso
fundamental: la composicion de la fabula. El argumento tragico
dispone de tres recursos principales para cumplir su objetivo: el
lance patético (pathos), la peripecia (peripeteia), y la agnicién
(anagnorisis).

El primero de los elementos es la esencia misma de lo tragico
pues es aquello que nos inspira temor y que sucita en nosotros
compasion cuando otro lo padece. Aristételes define el pathos
asi:"el lance patético es una accién destructora o dolorosa, por
ejemplo, las muertes en escena, los tormentos, las heridas y demas
cosas semejantes"33. Hemos dicho que para Aristételes reside aqui
lo propiamente trdgico en cuanto una tragedia no es posible sin
dolor ni sin dafio sobre los personajes. Las heridas y la muerte
son las cosas a las que mas tememos y las que, al acaecer a un
inocente, nos inspiran compasién. Sin embargo es necesario tener
en cuenta que la mera exposicién de tales hechos no constituye
de por si un drama, incluso, que cuando el poeta confia solamente
en la representacién escénica de estas cosas no logra lo que
podria conseguir si ellas se articularan adecuadamente con sus
antecedentes y con sus consecuencias conformando una unidad.
Puede extrafar que se diga que el que simplemente muestra un
acontecimiento doloroso pierde la posibilidad de un efecto
contundente pues aquellos que muestran tales cosas causan
impresiones hondas en los espectadores34. Pero la verdad es que
estos efectos no son propiamente un producto de la tragedia y

32 Ibidem, B5,1382a21ss.

33 Poética, 1452b11. Sorprende que Aristételes hable de "muertes en escena,
pues tales cosas nunca tuvieron lugar en las tragedias griegas y representarlas se
consideraba de pésimo gusto.

34 Como lo muestran las definiciones citadas, las emociones no se reducen a
un elemento sensible que pueda ser impactado por impresiones violentas
(sonidos o imdgenes). Las emociones incluyen elementos intelectuales como el
reconocimiento del otro y las creencias que tenemos sobre ciertos estados de
cosas de cuya posibilidad o imposibilidad podemos estar convencidos.




90 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

que las impresiones no pueden considerarse tridgicas mientras no
se remitan a la mimesis como estructuracién de los hechos.

El pathos es un punto culminante, pero él solo no basta, la
tragedia debe mostrar el cambio de fortuna que la accién
produce sobre los personajes. Esta nota es fundamental en las
definiciones de las otras dos partes de la fabula: la peripecia y la
anagnorisis.

Peripecia es, dice Aristételes, "el cambio de la accién en
sentido contrario [de la dicha a la desdicha o viceversa]"35. La
anagndrisis es "un cambio de la ignorancia al conocimiento, para
amistad o para odio, de los destinados a la dicha o al infortunio.
Y la anagnorisis méas perfecta es la que va acompafiada de
peripecia, como la de Edipo"36. Para Aristételes, estos dos
dlltimos elementos son los medios por los cuales el poeta "seduce
el alma" con mayor efectividad. Es en los giros de la fortuna
donde se generan con mayor fuerza las emociones. Pasar de un
estado a otro, o estar ante dicho paso, ver venir lo temible, o verlo
aparecer cuando no se lo espera, nos da el tiempo para temerlo o
compadecerlo.Lo temible y lo que es causa de compasién es todo
aquello que, en la mimesis poética que rodea el padecer, nos toca
en una distancia en cuanto al dafio, pero en una cercania intima
en cuanto a las emociones.

Observemos ahora cémo determina Aristételes la
caracteristica propia del acontecimiento trdgico. Aristételes
emplea cuatro criterios para esa determinacién: 1) La calidad
moral del personaje. 2) La direccién del cambio de fortuna. 3)
La filiacién existente entre los personajes. 4) El conocimiento
que se tiene de lo que se hace o de aquel al que se lo hace.

Las dos primeras caracteristicas estdn claramente expuestas en
el parrafo siguiente:

En primer lugar es evidente que ni los hombres virtuosos deben
aparecer pasando de la dicha al infortunio, pues esto no inspira ni

35 Ibidem, 1452a22.
36 Ibidem, 1452a30.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO

91

temor ni compasion, sino repugnancia, ni los malvados, del
infortunio a la dicha, pues esto es lo menos trdgico que puede
darse, ya que carece de todo lo indispensable, pues no inspira ni
simpatfa, ni compasién ni temor; ni tampoco debe el
sumamente malo caer de la dicha en la desdicha, pues tal
estructuracién puede inspirar simpatia, pero no compasién ni
temor, ya que aquella se refiere al que no merece su desdicha, y
éste, al que nos es semejante; la compasion al inocente, y el
temor, al semejante; de suerte que tal acontecimiento no
inspirard ni compasién ni temor37.

As’1 pues, para Aristételes, no son tragicos los pasos de dicha
a desdicha ni de los hombres excepcionalmente virtuosos ni de
los terriblemente malvados, los primeros nos repugnan y aunque
los segundos nos agraden, no generan los debidos sentimientos;
el paso de un malvado de la desdicha a la dicha es a la vez
desagradable y carente de los elementos propiamente tragicos.
Por ende, debe pensarse en un personaje de cualidades
intermedias, pasando de la dicha a la desdicha pero en virtud de
una circunstancia especial,

se halla en tal caso el que ni sobresale por su virtud y su
justicia, ni cae en la desdicha por su bajeza y maldad, sino por
algin yerro [involuntario], siendo de los que gozaban de gran
prestigio y felicidad, como Edipo y Tiestes y los varones ilustres
de tales estirpes38.

El giro trdgico de la fortuna es, pues, de la dicha a la
desdicha, pero el motivo no ha de ser una maldad o bajeza del
personaje sino un error (hamartia), se tratara de alguien célebre o
ilustre, y esto por su posicién de poder o de nobleza, antes que de
un hombre sobresaliente por su virtud. No es tragico, pues, que
los hombres virtuosos sufran, pero la relacién entre el personaje y
el comin de los hombres ha de colocarlo en una posicién de
superioridad.

Ahora bien, cuando se trata de hombres de calidad moral
inferior, sabemos que el sufrimiento de los malvados nos alegra
en cierto sentido pues pensamos que es merecido, de modo que

37 Ibidem, 1452b34-1453a7.
38 Ibidem, 1453a8.




92 JUAN FERNNADO MEJfA MOSQUERA

no es esta una situacién apropiada porque en la tragedia no se
trata de justicia sino de una cruenta desmesura en el sufrimiento
que no es vecina siquiera de la s ideas de castigo o de
retribucién.

Pasemos a la filiacién de los personajes. Para muchos suele
ser escandaloso que los griegos cuenten tantas historias donde los
miembros de una misma familia se agreden entre si. Para
Aristételes la explicacién de la predileccién por tales lances se
halla en motivos bastante menos complejos que los aducidos
generalmente por los freudianos. Se trata en este punto de algo
evidente: los dafios entre personas que no se relacionan por amor
o por odio, o por alguna filiacién sanguinea, o bien nos son
indiferentes o s6élo nos inspiran emociones en virtud de la
crudeza de sus agresiones, y no por las caracteristicas propias de
lo tragico segiin ha quedado expuesto maés atrds. Las emociones
producidas por la crudeza o vulgaridad no son poéticas; para
producirlas no se requiere el talento de un poéta. Las fdbulas
tragicas en este sentido, dice Aristételes, aparecieron por
casualidad; los poetas, en su bisqueda de las emociones debidas,
las hallaron en las historias de estos pocos linajes ateniéndose mas
tarde a ellas y asumiendo el reto de estructurarlas
adecuadamente:

si un hermano mata al hermano, o va a matarlo, o le hace alguna
otra cosa semejante, o el hijo al padre, o la madre al hijo, o el
hijo a la madre, éstas son las situaciones que deben buscarse39.

Nos resta un elemento que mas que producir las emociones
tragicas las magnifica: el conocimiento. Conocer el mal que
hacemos o hemos hecho y la filiacién que nos une con el que lo
ha padecido, no sélo produce dolor sino que lo lleva a un nivel
insoportable cuya duracién puede prolongarse hasta la muerte o
incluso después de ella. Como dice Edipo, tras causarse a si
mismo la ceguera: "Que el pensamiento quede apartado de las
desgracias es grato". Dice Aristételes:

39 Ibidem, 1453b19.




LA COMPRENSION ARISTOTELICA DE LO TRAGICO 93

Es posible, en efecto, que la accion se desarrolle, como en los
poetas antiguos, con pleno conocimiento de los personajes,
como todavia Euripides presenté a Medea matando a sus hijos.
Pero también es posible cometer una atrocidad sin saberlo, y
reconocer despudes el vinculo de amistad, como el Edipo de
Séfocles; en este caso fuera de la obra, pero otras veces en la
tragedia misma, como el Alcmeén de Astidamante o el Telémaco
del Odiseo herido.

Y todavia puede haber una tercera posibilidad: que, estando a
punto de hacer por ignorancia algo irreparable, se produczca la
anagndrisis antes de hacerlo. Fuera de éstas, no hay otra; pues
necesariamente se actuard o no se actuard, y a sabiendas o sin
saber lo que se hace.

Y de estas situaciones, la de estar a punto de ejecutar la accién a
sabiendas y no ejecutarla es la peor; pues, siendo repulsiva, no
es tragica, ya que le falta lo patético. Por eso ningin poeta
presenta una situacién semejante, a no ser rara vez; por ejemplo,
en la Antigona, la de Hemén frente a Creonte40.

El andlisis que hace Aristételes nos da la clave de su
comprension de lo trigico pero plantea también un dificil
problema. Para él, una fabula que representa la situacién de estar
a punto de actuar a sabiendas y no hacerlo, falla por contener
elementos repulsivos y por carecer de pathos. Menos errado esta
el poeta que hace que el personaje cometa la accién, pues alli se
encuentra el fundamental elemento patético. La excelencia en la
presentacién de una situacién tragica se logra en las dos restantes
posibilidades: actuar en ignorancia, cometiendo la atrocidad para
reconocer los vinculos posteriormente, es una solucién dramatica
excelente pues no hallamos en ello nada repulsivo y la
anagnorisis es aterradora.

Hasta aqui Aristteles es consecuente consigo mismo: las
cosas terminan mal y prima el dolor. El problema surje cuando el
texto nos sorprende diciendo que la mejor situacién es que,
estando a punto de cometer una irreparable atrocidad, el
personaje tenga la anagndrisis y no la cometa. Esta eleccion tiene
el problema de contradecir la anotacién aristotélica en contra de

40 Ibidem, 1453b29-1454a2.




94 JUAN FERNNADO MEJIA MOSQUERA

los desenlaces felices, o por lo menos en contra de los desenlaces
dobles donde los buenos son felices y los malvados sufren, pues
tal cosa no es tragica4!.. Algunos se explican el asunto diciendo
que en una circunstancia asi se sufre ya lo suficiente y que no es
necesario que las cosas se concreten, el pathos apareceria como
un presentimiento tan intenso que el hecho cumplido se mostrarfa
innecesario.

Con lo dicho consideramos expuestos los elementos que
configuran la comprensién Aristotélica de lo trigico en la
Poética.Ellos constituyen, por su tratamiento y por su contenido,
las lineas generales de un razonamiento poético. No hemos
pretendido aqui plantear ni resolver los problemas existenciales
que este terreno presenta de suyo, sino aportar una estructura
para pensar el asunto desde el punto de vista dramético, lo cual
no implica que esto no pueda hacerse debidamente desde los
textos de Aristételes. Esperamos poder asumir dicho trabajo en
otra oportunidad iluminando la Poética desde los textos de ética
y viceversa.

41 Ibidem, 1453all; 1453a30.




