Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 1

MURDOCH, IRIS, “The sovereignity of good above all concepts”, en: SLOTE,
MICHAEL, Ethics of virtue, Oxford University Press, 1997, pp. 99-117,
tomado de: MURDOCH, RIS, The sovereignity of good, Ark, Londres, 1985,
pp. 77-104

Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera
1. sobre el uso de las metaforas en filosofia.

Fundamental forms of our awareness of our contidion

La filosofia, y en especial la filosofia moral, se ocupa de clarificar nuestras
imagenes mas importantes. La discusion filoséfica consiste en tal juego de
imagenes.

Para M. Es imposible discutir ciertos tipos de conceptos sin recurrir a las
metaforas, los conceptos son profundamente metaféricos y es imposible
analizarlos en componentes no-metafoéricos sin una enorme pérdida de
sustancia.

Las metaforas llevan siempre una carga moral. Es imposible una filosofia
moral que no tome partido.

2. la filosofia moral

se ocupa de la mas importante de las actividades humanas, tal examen
requiere dos condiciones:
- debe ser realista
- dado que un sistema ético no puede evitar alabar un ideal, este
debe ser un ideal valioso: la ética no tiene que ver con el analisis de
la conducta mediocre sino debe ser una hipotesis sobre la buena
conducta y cdmo puede lograrse tal cosa. ;Cémo podemos
hacernos mejores a nosotros mismos? Es una pregunta que el
filbsofo moral debe intentar responder.
- If I am right the answer will come in the form of explanarory and
persuaive metaphors.

3. Asunciones sobre la vida humana:

Los seres humanos son egoistas y su vida carece de un sentido externo o
telos.

Referencia al punto de vista religioso sobre la perfectibilidad de la vida
(ayuda extra) (p. 103)



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 2

4. sobre la pista de la belleza, referencia al Fedro (250) Platén (un
rodeo por las letras mas grandes para leer las pequenas, la belleza
como introduccién al bien)

Beauty is the convenient and traditional name of something which art and
nature share, and which gives a failry clear sense to the idea of quality of
experience and change of consciousness

La belleza es algo espiritual que amamos por instinto.
Referencia al arte y a sus posibilidades de orientar la vida hacia la virtud.

Manifestaciéon del “sin sentido” (pointlessness)
Disefios y formas
Humildad y aceptacion de lo exterior

Las ciencias y las técnicas pueden ser un camino de perfeccion también,
dice M. De Platon: implican humildad ante la objetividad que se impone.
(aprender un idioma). Matematicas para Platén: he was reading
mathemathical thought as leading the mind away from the material world
and enabling it to perceive a reality of a new kind, very unlike ardinary
appearances. (p. 108)

5. Amor por la objetividad (108-109)

AMOR, JUSTICIA Y CLARIDAD DE VISION.

Critica del papel de las ideas de poder y libertad en la filosofia moral.
6. El concepto del bien.

- Laimagenes del sol y del fuego en la Caverna de Platén.
- El uso de metaforas y sus efectos

- Poder de Unificacion del concepto

- Indefinibilidad

El sol es visto al final de una larga busqueda que implica
reorientacion (los prisioneros tiene que volverse) y ascenso. Es real,
esta alli fuera, pero muy distante. Da la luz y la energia que nos
hace capaces de conocer la verdad. En su luz vemos las cosas del



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 3

mundo en sus verdaderas relaciones. Mirarlo directamente es
sumamente dificil y no es como mirar a las cosas en su luz. Es una
cosa distinta de las que ilumina. Nétese aqui la metafora de “cosa”.
Bien es un concepto sobre el cual, y no solo en el lenguaje
filos6fico, usamos naturalmente el vocabulario platénico, cuando
hablamos de buscar el bien o de amar el bien. Podemos también
hablar seriamente de las cosas ordinarias, de la gente, obras de
arte, como siendo buenas, sin embargo estamos muy consientes de
sus imperfecciones. El bien vive como si se hallase en los dos
extremos de la barrera y podemos combinar la aspiracion a la
bondad completa con una nocion realista de logro / realizacién al
interior de nuestras limitaciones. A pesar de todas nuestra
fragilidad, el imperativo “sed perfectos” tiene sentido para
nosotros. El concepto de bien se resiste a colapsar en la egoista
conciencia empirica. No es una mera etiqueta de la voluntad de
elegir, y los usos funcional y causal de “bien” (un buen cuchillo, un
buen compariero) no son, como algunos filésofos han deseado
arguir, pistas hacia la estructura del concepto. El uso propio y serio
del término nos refiere a una perfeccion que tal vez nunca es
ejemplificada en el mundo que conocemos (“no hay bien en
nosotros”) y que lleva consigo las ideas de jerarquia y
trascendencia. ;COmo sabemos que los muy grandes no son los
perfectos? Vemos diferencias, sentimos direcciones, y sabemos que
el bien se encuentra todavia mas alla. El si mismo, el lugar donde
vivimos, es un lugar de ilusion. La bondad esta conectada con el
intento de ver lo no propio (the unself), de ver y responder al
mundo real a la luz de una conciencia virtuosa. Este es el significado
no metafisico de la idea de trascendencia a la que los filésofos han
recurrido constantemente en sus explicaciones de la bondad. “El
bien es una realidad trascendente” significa que la virtud de es el
intento de rasgar el velo de la conciencia egoista y unirse al mundo
como realmente es. Es un hecho empirico de la naturaleza humana
gue este intento no puede ser enteramente exitoso.

Evidentemente, estamos tratando con una metafora, pero con una
metafora muy importante, y una que no es solamente propiedad de
la filosofia, ni solamente un modelo. Como dije al comienzo, somos
criaturas que usan metaforas irremplazables en muchas de nuestras
mas importantes actividades. Y el hombre decente ha sido siempre,
acaso incierta o inexplicablemente, capaz de distinguir el bien real



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 4

de su doble falso. En la mayoria de los contextos ideoldgicos la
virtud puede ser amada por si misma. Las metaforas fundamentales
como tales llevan este amor, a través y mas alla de lo que es falso.
Las metaforas pueden ser un modo de comprensién, y asi de actuar
sobre nuestra condicion. Los fildsofos solamente hacen explicita y
sistematicamente y frecuentemente con arte lo que la persona
ordinaria hace por instinto. Platon, quien entendié esta situacion
mejor que muchos de los filbsofos metafisicos, se refirid a muchas
de sus teorias como “mitos” y nos dice que la Republica debe ser
pensada como una alegoria del alma. “Tal vez es un disefio que ha
sido puesto en el cielo, alli donde aquel que desee pueda verla y
convertirse en su ciudadano, pero no importa si existe o si ha de
existir alguna vez; es la Unica cuidad en la que los politicos (el
hombre bueno) pueden tomar parte”(Republica, 592).

M ha sostenido que no hay unidad metafisica en la vida humana,
pero constata: continuamos sofiando con la unidad. Este suefio
tiene lugar en el arte, nuestro suefio mas ardiente. (...)

Aplicaciones del relato del viaje de ascenso y retorno a la caverna:
el alma, que ha ascendido a la visién del bien puede
subsecuentemente ver los conceptos a través de los cuales ha
ascendido (arte, obra, naturaleza, gente, ideas, instituciones,
situaciones, etc.) en su verdadera naturaleza y en sus apropiadas
relaciones entre si. El hombre bueno sabe si el arte o la politica son
mas importantes que la familia y cuando. El hombre bueno ve la
forma en que las virtudes se relacionan entre si. (...) jerarquia de
las formas(...) Lo que sugiere es que trabajemos con la idea de tal
jerarquia en tanto introduzcamos orden en nuestras concepciones
del mundo a través de nuestra aprehension del Bien.

7. La dialéctica descendente (p. 112) segunda parte del desarrollo de
la cuestién del poder unificador del concepto de bien.

Dada su ambigua actitud hacia el mundo sensible, de la cual ya he
hablado, y por su confianza en el poder revolucionario de las matematicas,
Platon, algunas veces, parece implicar que el camino hacia el bien conduce
lejos del mundo de la particularidad y el detalle. Sin embargo, habla tanto
de una dialéctica descendente tanto como de una dialéctica ascendente y
habla también de un retorno a la caverna. En cualquier caso, en tanto la



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 5

bondad es de utilidad en la politica y en la plaza de mercado debe
combinar sus crecientes intuiciones de unidad con una creciente
comprensién (grasp) de la complejidad y el detalle. Las concepciones
falsas son, frecuentemente, generalizadas, estereotipadas e inconexas.
Las concepciones verdaderas combinan modos justos de juicio y habilidad
para conectar con una creciente percepcion del detalle. (...) Esta doble
revelacidon tanto de los detalles aleatorios como de la unidad intuida es lo
que recibimos en todas esfera de la vida si buscamos lo que es mejor.

Podemos ver esto con claridad, una vez mas, en el trabajo intelectual. El
gran artista revela el detalle del mundo. Al mismo tiempo su grandeza no
es algo peculiar y personal como un nombre propio. Son grandes en
formas que hasta cierto punto son similares, y la creciente comprensiéon
de revela su unidad a través de su excelencia. Toda critica seria asume
esto, aunque se cuide de expresarlo de manera teorética. El arte revela la
realidad y porque existe una forma en que las cosas son existe una
comunidad de artistas (;?). De modo similar ocurre con los estudiosos.
(...)

A Platon se lo acusa con frecuencia de haber sobre valorado las disciplinas
intelectuales, es muy explicito en concederles, cuando las considera en si
mismas, un alto segundo lugar. (Ser un buen estudioso, o un buen
artesano y ademas un hombre bueno). La comprension que lleva al
cientifico a la decisidon correcta respecto de abandonar cierto estudio, o
que guia al artista hacia la decisidn correcta sobre su familia, es superior a
la comprensién del arte y la ciencia como tales (Rep. 511.d). Somos,
reconocidamente, criaturas especializadas en lo que atafne a la moralidad,
y el mérito en un area no parece garantizar el mérito en otra. El buen
artista no es, necesariamente, bueno en casa (...) The scene remains
disparate and complex beyond the hopes of any system, sin embargo, al
mismo tiempo, el concepto Bien se extiende a través del todo y le da el
unico tipo de shadowy unachieved unity which it can posses. The area of
morals, and ergo of moral philosophy, can now be seen, not as a hole and
corner matter of debts and promises, but as covering the whole of our
mode og liveng and the quality of our relations with the world.

8. La indefinibilidad del Bien.



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 6

M quiere sugerir que este tema no debe basarse en una concepcién de
libertad a partir de la cual el bien se entienda como un espacio vacio hacia
el cual la decisibn humana puede moverse.

Para la gente comun los valores se crean a partir de la eleccién, tal
persona cree que algunas cosas son realmente mejores que otras y que
es posible que este las entienda erradamente.

Usualmente no dudamos sobre la direccion en la que se encuentra el bien,
también reconocemos la existencia del mal (...) Sin embargo el concepto
del bien permanece misterioso y oscuro. Vemos el mundo a la luz del Bien
pero ;Qué es el bien mismo? La fuente de la visidn no es vista en el
sentido ordinario. Platon dice de ella que “es aquello que toda alma busca
y por causa de lo cual hace todo lo que hace, con alguna intuicién de su
naturaleza, y sin embargo, perpleja” (Rep. 505) Y también dice que el
bien es la fuente de conocimiento y verdad y sin embargo es algo que los
sobrepasa en esplendor (Rep. 508-9).

Existe una especie de respuesta légica, en el sentido moderno del
término, a la pregunta. Preguntar lo que es el bien no es como preguntar
lo que es la verdad o lo que es el valor, pues al explicar estos ultimos la
idea de bien debe entrar; esta es aquello a la luz de lo cual la explicacién
debe proceder. “El valor es...” y si tratamos de definir Bien como X,
tenemos que afadir que queremos decir, por supuesto, un buen X. Si
decimos que el bien es la razén, tenemos que hablar del buen juicio. Si
decimos que el bienes el amor, tenemos que explicar que existen distintas
clases de amor. Incluso el concepto de Verdad tiene ambigliedad y es solo
del bien que podemos decir que “it is the trial of itself an needs no other
touch”. Y con esto estoy de acuerdo. También se arguye que todas las
cosas que son capaces de exhibir grados de perfeccion la exhiben a su
manera. La idea de perfeccién solo puede ejemplificarse en casos
particulares en términos de la perfeccion que le es apropiada. De modo
que uno no podria decir en general lo que es la perfeccion, de la misma
manera en que puede hablarse de la generosidad o de la buena pintura. En
cualquier caso, las opiniones difieren y la verdad de los juicios de valor no
puede ser demostrada. Esta linea de argumentacion ha sido utilizada para
apoyar una visién del bien como vacio trivial, una mera palabra, “el
adjetivo de alabanza mas general”, una bandera usada por la voluntad
emprendedora, un término que podria ser reemplazado con mayor claridad
por “estoy para esto” (I"m for this). Este argumento y su conclusién me



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 7

parece estar equivocado pro razones que ya he dado: la excelencia tiene
una clase de unidad y hay hechos de nuestra condicion desde los cuales
ciertas lineas convergen en una direccion definida; y también por otras
razones que no sugeriré.

Un genuino caracter misterioso esta unido a la idea de bondad y del bien.
Esto es un misterio en varios aspectos. La indefinibilidad del Bien esta
conectada con la no sistematica e inagotable variedad del mundo y el
sinsentido (pointlessness) de la virtud. En este respecto hay un nexo
entre el concepto del Bien y las ideas de Muerte y de Casualidad (chance).
(Uno podria decir que la casualidad es realmente una subdivisién de la
muerte. Esto es, ciertamente, nuestro mas efectivo memento mori.) Un
genuino sentido de la mortalidad nos capacita para ver la virtud como la
Unica cosa de valor y es imposible limitar y prever las formas en que esta
sera requerida de nosotros. Que nosotros no podamos dominar el mundo
puede plantearse de una manera mas positiva. El Bien es misterioso por la
fragilidad humana, por la inmensa distancia que esta implicada. Si
existieran los angeles estos podrian definir el bien pero nosotros no
entenderiamos la definicidn. Nosotros somos criaturas en extremo
mecanicas, esclavos de fuerzas inclementemente fuertes y egoistas cuya
naturaleza comprendemos escasamente. En el mejor de los casos, como
personas decentes, estamos muy especializados. Nos comportamos bien
en areas en las que esto puede hacerse bastante facilmente y dejamos
que otras areas permanezcan sin desarrollar. Hay tal vez en el caso de
cada ser humano barreras insuperables para la bondad. El si mismo es una
cosa dividida y su conjunto puede ser redimido en la misma medida en
que puede ser conocido. Y si miramos fuera del si mismo lo que vemos es
insinuaciones dispersas del Bien. Hay unos pocos lugares en los que la
virtud simplemente brilla; el gran arte, la gente humilde que sirve a otros.
;Podemos acaso ver estas cosas claramente sin mejorarnos a nosotros
mismos? Es en el contexto de tales limitaciones en el que debemos
hacernos una imagen de nuestra libertad. Libertad es, en mi opinién, un
concepto mezclado. La mitad verdadera del mismo es solamente el
nombre de un aspecto de la virtud relacionado con la clarificacién de la
vision y la dominacién de un impulso egoista. La mitad falsa es un nombre
para los movimientos de autoafirmacién de la engafiada voluntad egoista
que por nuestra ignorancia consideramos algo auténomo.

No podemos, entonces, consumar la excelencia humana por estas
razones: el mundo carece de finalidad, es azaroso y enorme, y estamos



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 8

cegados por el si mismo. Hay una tercera consideracion que es una
relacion de las otras dos. Es dificil mirar al sol: no es como mirar a otras
cosas. De alguna manera retenemos la idea, y el arte la expresa y la
simboliza, de que las lineas convergen realmente. Hay un centro
magnético. Pero es mas facil mirar hacia los bordes convergentes que
mirar al centro mismo. Nosotros no conocemos y probablemente no
podemos conocer, conceptualizar, what is it like in the centre. Podria
decirse que si no podemos ver nada alli jpor qué intentar mirar? jNo
existe acaso el peligro de que arruinemos nuestra habilidad para mira
concentrarnos en los costados? Creo que tiene sentido intentar mirar,
aunque la ocupacién es peligrosa por razones conectadas por el
masoquismo y otros mecanismos misteriosos de la mente. El impulso a la
adoracion es profundo, ambiguo y antiguo. Hay falsos soles, faciles de
observar y mucho mas reconfortantes que el verdadero.

Platén nos ha legado la imagen de esta engafiada adoracién en su gran

alegoria.
Los prisioneros de la caverna al principio miran de frente a la pared
del fondo. Tras ellos hay un fuego ardiendo a la luz del cual estos
ven en la pared del fondo las sombras de marionetas que son
llevadas entre ellos y el fuego y toman estas sombras por la
realidad. Cuando ellos se vuelven pueden ver el fuego, el cual deben
pasar para salir de la caverna. El fuego, tal como lo comprendo,
representa el si mismo, la antigua alma no regenerada, la gran
fuente de energia y calor. Los prisioneros en la segunda etapa de
iluminacién han ganado el tipo de auto conciencia (selfawareness)
que hoy en dia es un asunto de gran interés para nosotros. Pueden
ver en si mismos las fuentes de lo que era inicialmente instinto
ciego y egoista. Ven las llamas que proyectaban las sombras que
solian pensar que eran reales, y pueden ver las marionetas,
imitaciones de cosas del mundo real, cuyas sombras solian
reconocer. Ellos no suefian alin con que haya alguna cosa mas que
ver. ;Qué es mas probable que ellos lleguen a acomodarse junto al
fuego el cual, a pesar de ser fluctuante y poco claro es muy facil de
mirar y cOmodo para estar junto a él?

... los prisioneros de la caverna descubren antes el artificio del fuego que
la relacién entre las sombras, las marionetas y las cosas reales,
desenmascarar la mimesis es posible antes de conocer el modo en que los



Traduccién parcial y notas de JF Mejia Mosquera 9

objetos verdaderos y los falsos se relacionan, este proceso se completa
mas tarde. (the fire, p. 115)

Pienso que Kant temia esto cuando se tomé tantos trabajos para desviar
nuestra atencion de la psyche empirica. Esta cosa tan poderosa es un
objeto de fascinacién y aquellos que estudian su poder para proyectar
sombras estan estudiando algo real. Un reconocimiento de su poder
podria ser un paso hacia el escape de la caverna; pero igualmente podria
ser tomado como un punto final. El fuego podria ser confundido con el sol
y la seguridad en si mismo tomada por el bien. (Por supuesto no todo
aquel que escapa de la caverna necesita haber pasado mucho tiempo
junto al fuego. Tal vez el campesino piadoso haya salido de la caverna sin
notar el fuego.) Cualquier religiéon o ideologia puede ser degradada por la
substitucion del si mismo, usualmente bajo algun disfraz, por los
verdaderos objetos de veneraciéon. Sin embargo, a pesar de aquello que
tanto temia Kant, pienso que existe un lugar tanto dentro como fuera de
la religion para un cierta contemplacion del Bien. No solo por los expertos
dedicados sino por la gente ordinaria: una atencién que no se agota en el
mero planear buenas acciones sino un intento por mirar mas alla del si
mismo hacia una perfeccién distante y trascendente. Una fuente de
energia incontaminada, una fuente de nueva e insdlita (undreamt) de
virtud . Este intento, que es un desvio de la atencion desde lo particular,
podria ser la cosa que mas ayuda cuando las dificultades parecen
insolubles, especialmente cuando los sentimientos de culpa se mantienen
atrayendo la mirada de regreso al si mismo. Este es el verdadero
misticismo que es la moralidad, una clase de plegaria no dogmatica que es
real e importante, aunque también podria ser dificil e corruptible.

9. El bien y el amor



