LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

La filosofia del Arte de Platon’

Por R.G. Collingwood

Traduccion de Juan Fernando Mejia Mosquera

Collingwood se enfrenta a una larga tradicién de interpretes de Platén que afirma

que la explicacién del libro 10 de la Repiblica no es una teorfa del arte sino un ataque

al arte

un ataque basado en una mala comprensién de su naturaleza tan completa e
injustificada que desatia toda explicaciéon

a menos que Platén estuviese hablando irénicamente o influenciado por
motivos que no deben pesar sobre un filésofo

hay un acuerdo general tanto entre los editores de Platén como entre los
escritores de estética sobre que “Platén ha fallado totalmente, al menos en
este pasaje, en esbozar la naturaleza del arte” y en que “se buscard en vano
alguna contribucién significativa a la ciencia de la estética”. Porque, se nos
dice, el pasaje entero se apoya en el erréneo lugar comin de considerar a la
obra de arte como una reduplicacién de objetos perceptibles cuyo valor, en
tanto tenga algun valor, es entonces de la misma clase del valor de los objetos

reduplicados.

! Apuntes y traduccién parcial de: COLLINGWOOD, R.G,, “Plato’s Philosophy of
Art”, en: Mind, new series, vol. 34. issue 134, apr. 1925, pp. 154-172



R.G. COLLINGWOOD

Collingwood busca sostener que Platéon jamds se expone a tal acusacién, y que el

erréneo lugar comin se encuentra del todo entre sus interpretes.

Procedimiento:
L. Resumen del pasaje en cuestién.
1l Establecer cual es exactamente el punto de vista que Platén esta

exponiendo aqui.
11i. Considerar ciertos pasajes de otras obras en que el mismo asunto es
tratado de nuevo.
C. no desea sugerir que todo lo sostenido ya por Sécrates, ya por cualquier otro
personaje en un didlogo platénico es necesariamente el punto de vista de Platén. Sin
embargo , al comienzo trataré la tesis sostenida en la Repiblica solamente en su face
value como la posicién de un personaje en una obra dramatica, pero la comparacién
de esta posicién con pasajes relevantes en otras obras sugerird fuertemente, que el

punto de vista expresado por Sécrates es el de Platon.

El pasaje se abre con la posicién formal de una tesis a ser defendida: exactamente
que la poesia (moincig) es un peligro intelectual para todo aquel que no esté provisto
de un antidoto en la forma de un conocimiento de su naturaleza real. Sobre esto
puede observarse que (1) aunque la poesfa es el tema inmediato de la discusién, la
frase mept motecewg siendo el titulo del Aoyog lo que sigue muestra que Platén es

totalmente conciente de la sustancial unidad de naturaleza que une a la poesia con la



pintura

LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

. (2) que aunque Platén sin duda consideraba sus propios mitos como obras

de arte, pvbor como opuesto a Aoyor, no hay aqui ninguna condena al uso de tales

mitos, hasta donde el filésofo mitologizador entiende la naturaleza del arma que esta

usando.

La tesis es desarrollada y defendida como sigue:

1)

La doctrina de los tres grados de realidad: Tres ordenes o grados de objetos son
distinguidos:

Primero, la forma eterna y absoluta, totalmente real y totalmente

inteligible

Segundo, el objeto perceptible, copiado de la forma

Tercero: la obra de arte, copiada del objeto.
La forma de una cama es un objeto del primer orden, la cama percibida hecha
por el carpintero es un objeto del segundo orden, la pintura de una cama
hecha por un pintor es un objeto del tercer orden. Es importante no
confundir objetos de un orden con los de otro orden, porque, si confundimos
los del tercer orden con los del segundo, caemos en el error de suponer que el
artista estd dotado para todas las artes que hacen los objetos que él retrata —
el error de imaginar que el poeta épico comprende la estrategia y la politica,
y asi sucesivamente. Este error es el error de suponer que el artista hace la
naturaleza cuando de hecho él solamente sostiene el espejo ante la
naturaleza, se origina por fallar al entender que la obra de arte se halla en un
plano totalmente diferente, pertenece a un orden diferente del ser de aquel de

los objeto producidos por el artesano.



2)

R.G. COLLINGWOOD

La doctrina de los tres grados de conocimiento: Esta es una consecuencia de (1).
El valor de un objeto del primer grado es absoluto e incondicionado. El valor
(apten, kaddog, opfotng) de uno del segundo grado no es absoluto sino relativo
a la necesidad (xpeia) que satisface: dado que su fabricante, en cuanto tal, no
sabe por qué debe esta ser fabricada de una manera en vez de otra, pero debe
asumir que el usuario sabe lo que desea y obedece ordenes. A4 fortiori, el valor
de un objeto del tercer grado no es absoluto sino relativo al objeto
correspondiente del segundo grado: entonces la comprensién de este valor
por parte del artista, la cual, como cualquier otra aprehensién de un objeto,
debe estar condicionada en caracter por el objeto aprehendido, es un tercer
orden de conocimiento relacionado con el segundo como el segundo con el
primero. Ahora bien, el segundo, el conocimiento del artifice no es
conocimiento estrictamente hablando sino opinién, una opinién guiada por el
conocimiento de alguien mas, una opinién sobre conocimiento y, por lo tanto,
el conocimiento del artista es una opinién guiada por la opinién de alguien

m4s, una opinién sobre opinién; opinién de segundo grado.

La doctrina de la emocionalidad del arte: Esta es un desarrollo de (2) tal como
(2) es un desarrollo de (1). El conocimiento puede justificarse a s{ mismo por
apelacién a la demostracién. La opinién no puede demostrarse a sf misma,
pero puede apelar a la autoridad, el arte, como opinién sobre opinién, no
puede hacer ninguna de las dos cosas y, por lo tanto, su criterio solo puede
ser el criterio del sentimiento inmediato. Nuestras percepciones, dice Sécrates

—citando a la percepcién como un ejemplo de opinién- son susceptibles de



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

error, pero podemos corregir este error por midiendo, contando y pesando, es
decir, apelando a algo distinto de la percepcién para probar la correccién de
la percepcioén, tal como el fabricante de riendas apela al jinete para resolver la
cuestién de si las riendas estdn bien hechas. El objeto del segundo grado se
refiere directamente a un objeto del primer grado y esto nos capacita para
distinguir la opinién correcta de la errénea. Pero en el caso de objetos del
tercer grado no existe tal referencia y, por lo tanto no hay ninguna
posibilidad de distinguir la verdad del error. Esta distincién simplemente ha
desaparecido al nivel del arte, y el arte por tanto se encuentra en el punto en
que la razén se desvanece. Pero, dado que la naturaleza humana estd
compuesta por la razén y la emocién, el punto en que la razén se desvanece
coincide con el dominio absoluto de la emocién. El arte estimula y apela a la
emocién como tal, su principio rector son las pasiones, las cuales, en una vida
feliz y bien ordenada, deben estar controladas por la razén y, por tanto, la
experiencia estética es una anarqufa psicolégica, una orgfa de desorden.
El pasaje finaliza con un epilogo, comentando a propésito del argumento desde un
punto de vista personal. El peculiar peligro del arte, dice Sécrates, estd en el hecho
de que apela mas fuertemente a los mejores hombres y es por eso que no podemos
ignorar el problema, pero en nuestro estado ideal solo podemos admitir poesfa en la
que esta poderosa arma de la apelacién a las emociones sea usada sabiamente. Y si
esto parece severo, estamos solamente ansiosos de escuchar cualquier cosa que pueda
decirse para mitigar su severidad porque obviamente semejantes ardientes amantes
de la poesfa como nosotros mismos solo pueden aceptar aprovechar por cualquier
relajacién en su favor, mientras que no olvidemos que nuestro principal deber e

interés es mantener ante nosotros mismos el ideal de la mejor vida. Si se pregunta



R.G. COLLINGWOOD

por qué permite SOcrates que clertas formas de ate sean retenidas en el estado ideal
en lugar de expulsar de manera consistente a todas, la respuesta seguramente es
obvia: estas son, en opinién de Sécrates, las formas que tomard el arte en manos de

hombres que entiendan su verdadera naturaleza.

La clave del pasaje en su totalidad es la concepcién de imitacién o copia (nipnoig). Las
malas interpretaciones actuales del pasaje estdn basadas en asumir que cuando
Sécrates habla de copiar se refiere a la clase de actividad por medio de la cual un
carpintero hace una silla que semeja otra silla o por la que un artista pinta una
pintura semejando otra pintura. Esto es precisamente lo que no se entiende aquf por
copiar. Una copia, tal como se usa la palabra en este pasaje, no quiere decir un
tacsimil o una réplica, esto es: un objeto del mismo orden que posea tanto como sea
posible las mismas caracteristicas del original, sino un objeto de un orden totalmente
diferente, que tiene las caracteristicas propias de tal orden pero relacionada en por
semejanza con un objeto de otro orden y teniendo en tal semejanza la base de su
valor peculiar. Asf pues, el carpintero copia la forma de una cama. Pero al hacerlo no
produce una segunda forma de una cama, Socrates es cuidadoso al sefialar que no
puede hacerlo, es la esencia de una forma el que no pueda ser duplicada. Lo que el
carpintero produce no es un concepto u objeto inteligible, un objeto del primer
orden, sino un percepto u objeto visible, un objeto del segundo orden y un precepto
cuyo valor consiste en su relacién con la forma de la cama, su intento de encarnar
esa forma en una figura perceptible. Esta cama perceptible no se relaciona con la
forma como su ejemplo , porque no es un ejemplo de “cameidad”, no es la
encarnacién de la cameidad universal, sino solamente un intento de tal encarnacién,

un intento mas o menos no-exitoso. Esto es porque lo perceptible como tal esta



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

contaminado con imperfeccién, irrealidad, ininteligibilidad: asf, el intento de
encarnar la perfeccién del concepto en una figura perceptible es un intento
contradictorio en sf mismo y condenado al fracaso. La cama perceptible no es un
ejemplo de cameidad sino solamente una aproximacién a la cameidad: y es esta idea
de aproximacién la que Sécrates expresa por medio del término copiar. Copiar es
reconstruir en un material dado un objeto que semeja a uno que no estd hecho del
mismo material; y el material mismo impune una restriccién insuperable sobre la
fidelidad de la semejanza. Esta concepcién tiene una referencia obvia al intento del
artista de representar en cualquier material dado tan bien como lo permita ese

material un objeto de un material diferente.

] 0& HeEAAVET bTLGOEY, GPMPOULEVT) OE EGKEL,

YPVOELN TEP EOVOQL TO 81 TEPL BB TETVKTO.

Homero 1. 18.548-18.549

Pero en la Repiiblica, el golfo meramente empirico que separa el oro del escudo de
Aquiles de la tierra de zanjada con palas se ha ensanchado convirtiéndose en un
golfo entre la apariencia y la realidad, siendo concebida la apariencia como una
imitacién de la realidad, una copia del mundo conceptual en términos de objetos
perceptibles. Podrfa argiiirse sin duda que la nocién de copia o imitaciéon es
inadecuada para llevar todo el peso que esta doctrina pone sobre ella; pero por el
momento nos interesa solamente ver de en qué consiste la doctrina.

La definicién de arte dada en la Repiblica e que en el arte este mismo proceso se
repite en una etapa posterior. De la misma manera que el percepto copia el concepto,

asi la obra de arte copia el percepto. Esto no significa que la obra de arte sea un



R.G. COLLINGWOOD

facsimil de un objeto perceptible, que poseer las mismas caracteristicas y aspira al
mismo tipo de valor, significa precisamente lo opuesto. Significa que tal como el
percepto se encuentra en un plano metatisico completamente diferente de aquel del
concepto que copia, as{ la obra de arte estd en un plano diferente del percepto, no
posee ninguna de los atributos caracteristicos de los preceptos sin que posee
atributos del todo peculiares a s{ misma. Mientras posea un valor este valor depende
de su relacién con el mundo de los preceptos, tal como el valor de los preceptos
depende de su relacién con el mundo de los conceptos. De la misma manera que la
cama perceptible es juzgada por su relacién con la cameidad ideal, asi la pintura de

una cama es juzgada por su relacién con la cama perceptible.

Algunas veces se objeta que de hecho el artista no estd limitado por su modelo, que
el mejor arte por lo menos, el artista retrata al modelo no como es sino como debiera
ser y que tal cosa es reconocida en la Repiblica misma, donde se sefala (472.d) que el
pintor podria pintar al hombre mas bello que cualquier hombre realmente existente,
de lo cual se extrae la enseflanza de que el artista realmente no copia el percepto
sino el concepto, no lo real sino lo ideal. Pero esta objecién es simplemente una
confusién mental. Copiar el concepto de hombre serfa como hacer un hombre, en
otras palabras vivir una vida humana real. El pintor, cualquier cosa que pinte, pinta
cuadros y nada mas que cuadros; y cualquier pintura es juzgada como tal por
referencia no al ideal de humanidad, el concepto de hombre en general, sino a algin
hombre particular, ya sea que este hombre particular exista realmente o no. Sugerir
que el artista copia la forma o el concepto es sugerir que el pintor de paisajes al
pintar un chalet lo altera de tal forma que lo acerca a la mayor conformidad posible

que con el concepto de una residencia ideal, y que el dramaturgo, en tanto sea un



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

buen dramaturgo, retrata su personaje purgado de toda imperfeccién moral y
regulado por el Standard de lo que un hombre debiera ser. Estas sugerencias son,
por supuesto, absurdas. El concepto, el ideal del que el artesano realizarfa si pudiera,
es una cosa de la que el artista no sabe nada. Lo que el artista produce no es una
cama o una batalla o un héroe o un villano sino un objeto sui generis a ser juzgado
no por los criterios por los que tales cosas son juzgadas sino por los que son
peculiares a él mismo. Ese es el lado negativo de la concepcién del arte como doble
imitacién; y es a duras penas necesario agregar que es el fundamento mismo de toda
teorfa estética profunda. Distinguir el arte de la ciencia, de la moralidad y de la
artesanfa y afirmar que tiene una esfera propia, distinguir el valor de sus obras de la
verdad cientifica y de la utilidad préctica y colocarla en una categorfa metafisica

distinta; este es el primer paso hacia cualquier verdadera filosofia del arte.

Pero hay algo més en que esta implicacién negativa en la doctrina de los tres grados
de realidad. También estd implicada allf una explicacién positiva de la relacién entre
cada grado y el siguiente. E1 mundo de la percepcién es totalmente distinto del
mundo del pensamiento pero no meramente distinto. Tiene una relacién positiva con
¢l que es expresada al decir que lo copia. De forma similar, la obra de arte, aunque es
completamente distinta del mundo de la percepcién, tiene una relacién de la misma
clase con él. Esto no puede significar que Sécrates estd exponiendo una vision
crudamente naturalista del arte como reproduccién casi fotogréfica de la naturaleza,
quien quiera que haga tal sugerencia necesita no solo que se le invite a explicar cémo
la naturaleza puede ser una reproduccién casi fotografica del mundo de los
conceptos, y esto, si algo puede, lo convencera de que es peligroso saltar hacia lo que

puede parecer la mas obvia interpretacién del término piunecic. Ciertamente



R.G. COLLINGWOOD

Sécrates mantiene que el arte copia la naturaleza, pero ain no hemos explicado lo

que él entiende por copiar, sélo hemos explicado lo que él no entiende por ello.

La respuesta debe buscarse en la Repiuéblica misma. En los libros sexto y séptimo
Sécrates expone elaboradamente una concepcién de acuerdo con la cual el universo
esta estratificado, como si fuera, en varios grados de realidad?. Solo el mas alto grado
de es absolutamente real y, en dltimas entonces, los otros grados no existen, son
apariencia no realidad, pero efectivamente aparecen y, entonces desde el punto de
vista de la vida humana es necesario dar una explicacién de ellos. Ahora bien, decir
que solo es grado més alto es real es decir que solo él esta en posesién de sus propios
atributos, es sin reservas lo que es, es tal que una verdadera explicacién de él posible.
En otras partes encontramos cosas, o cosas ostensibles, que no son lo que son, cosas
que estdn en posesién de atributos contradictorios, lo cual es no estar en posesién de
atributo alguno. Cosas de las cuales —no por la falta de mente o lenguaje, pero por
razén de su propia e inherente inteligibilidad- ninguna explicacién puede darse. O
mejor, una explicacién de clases puede darse de ellas pero serd una explicacién
contradictoria, esta les adscribird predicados contradictorios y estos predicados
serdn términos que tienen una verdadera aplicabilidad sobre lo real y sobre nada
més. Este grado de cosas o casi cosas que son descriptibles aproximadamente en
términos de realidad es el grado justamente inferior al mas alto. En la medida en que
sea algo es una versién confundida y pervertida del grado més alto y en la medida en

que podamos entenderla o aprehenderla de alguna manera, podemos hacerlo solo

2 En la interpretacion de este pasaje y al hacer uso de él para explicar la explicacién del arte en el
libro décimo, he sido ayudado en gran medida por el articulo del sefior H.J. Paton: Plato’s theory of
eikaowa , en Proc. Arist. Soc., xxii (1922)

10



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

pensando en ella como tal versién confundida de lo real. Pero esta relacién que
subsiste entre la realidad y una versién confundida de ella es capaz de reaparecer en
una etapa posterior en la forma de una relacién entre la versién confundida y una
versiéon confundida de esta confusién. Este tercer grado de perversiéon de la
perversién serd de nuevo aproximadamente descriptible en un sentido, pero sélo
aproximadamente descriptible, en términos del segundo grado lo que es decir en
términos de lo que es en sf mismo una confusién; y por lo tanto el tercer grado es
ininteligible en el segundo grado. M4s adelante en tal serie de grados se muestra al
final del libro sexto que cada grado desarrollara dentro de si mismo distinciones de
una clase similar a aquellas que lo separan de otros; entonces cada una mostrara el
mismo tipo general de estructura con cada una y con el todo. El estudio de esta
estructura, que capacita al filésofo para salir de los grados inferiores a la regién de la

realidad es llamada dialéctica.

Esta teorfa de los grados de realidad es indudablemente la clave para la Repiiblica
como un todo y en particular para la concepcién de imitacién. Cada grado imita el
inmediatamente superior, esto es: trata de ser lo es el inmediatamente superior.
Ahora bien, esto traducido de la terminologia del objeto a la del sujeto significa que
hay tantas formas o grados de experiencia como hay grados de objetos y que cada
grado de experiencia implica el error de creer que uno estd disfrutando del
inmediatamente superior; o mejor, simplemente es ese error. Pues los grados
inferiores por definicién no son reales, es decir, el universo real no esté estratificado
en estos grados sino que estd totalmente contenido en el grado més alto. Los otros
grados son solamente apariencia; de hecho son la realidad misma tal como la

comprenden erréneamente las personas que trabajan bajo varios tipos de error. Por

11



R.G. COLLINGWOOD

tanto no es realmente correcto hablar de grados de realidad, como si realmente
hubiera una distincién entre objetos més reales y menos reales, lo cual es, por
supuesto, absurdo: la distincion es n point of fact solamente una distincién entre
grados, o mejor poderes, de error. Por tanto el término piuncig expresa no la
semejanza entre dos cosas reales, ni siquiera la relacién entre una cosa menos real
con una cosa mas real, este expresa la relacién entre una apariencia y la realidad que
esta parece ser. Esto se ve en el caso de la cama; a la cama perceptible se le llama
copia de la forma precisamente porque no es una cama en modo alguno, sino algo a
lo que podemos llamar por el nombre de cama porque caemos en el error de pensar
que la idea de cameidad ha sido encarnada en ello cuando, de hecho, no lo ha sido. La
fuente y el fundamento de la distinciéon entre los grados es un craso error.

Remuévase el error y el sistema de los grados desaparece.

Su propio nombre correcto es imaginacién, y el de sus objetos es fantasmas

12



LA FILOSOF{A DEL ARTE DE PLATON

o imagenes (pavtacuata, €18wAa), simples apariencias aprehendidas y en realidad
creadas — si puede decirse que es aprehendido y creado aquello que no existe sino
que sélo aparece — por una actividad semejante, si no idéntica al sofiar. Esta actividad
Imaginativa no afirma nada, pues el artista carece no sélo de conocimiento sino
también de opinién(602), su obra no contiene verdades, ni siquiera afirmaciones que
por casualidad pudieran ser verdaderas, sino un ornamento al ser despojada del cual
no queda nada(601). Este ornamento es lo que llamamos belleza; y aqui de nuevo
uno solo puede decir que el punto de vista propuesto por Soécrates es
incuestionablemente estética profunda. En verdad el ornamento no es llamado
KaALOG; pues KaAAOG no significa belleza. Significa bondad correccién o utilidad, la
cualidad de servir en una cosa como unas riendas, es explicitamente equivalente a la
opBotng y opuesta a la movnpia. Como los griegos no tienen palabra para arte, asf
tampoco tienen palabra para belleza: pero dificilmente serfa verdad decir que en este
orden de ideas sus filésofos no barruntaron hasta cierto punto las concepciones a las
que nosotros aplicamos esos nombres. Hemos visto que Platén reconoce al menos la
identidad sustancial de la pintura y la poesfa y cuando desea hablar de la belleza usa
palabras tales como ndovn, knieisBat, epwg; y nadie que esté acostumbrado al uso
que Platén hace de los términos se sorprendera de esto discutird que estas palabras

lo comprometen con lo que podrfa llamarse una teorfa hedonista de la belleza.

El ornamento del arte, la belleza, es para Sécrates un asunto emocional, y el arte es,
en consecuencia, un ejercicio de la emocién, no un ejercicio de la razén. Esta doctrina
de la emocionalidad del arte es impugnable por mala interpretacién. Croce, quien es
ciertamente un critico demasiado profundo para caer en el principal error que este

ensayo pretende criticar, ha tropezado aqui pues anota que Platén (Estetica, ed. 4, p.

13



R.G. COLLINGWOOD

184) mientras correctamente niega que el arte se ocupe del concepto, fall6 en
descubrir cualquier actividad teorética excepto el intelecto y por tanto lleg6 a la
talsa conclusiéon de que el arte no era nada més que sentidos y emocién. Pero nadie
ha sostenido més enfaticamente que Platén, o al menos el Sécrates platénico, la
existencia de la opinién y la imaginacién junto al intelecto. Esta es toda la carga de
la larga y elaborada discusién de los grados de realidad y de conocimiento a los que
ya nos hemos referido. La emocionalidad del arte, tal como Sécrates la concibe es
una deduccién a partir de su naturaleza imaginativa. Si cada grado de objetos es lo
que es en cuanto trata de encarnar un ideal tomado del grado inmediatamente
superior, si cada uno es piunocig del siguiente hacia arriba, la imaginacién es lo que es
en cuanto piuncig, a dos pasos, de la verdad. El primer paso substituye la
demostrabilidad de la verdad por la certidumbre de la percepcidn, el segundo paso
substituye esta por el ornamento o la atmoésfera emocional que se adhiere al
fantasma. Si preguntamos por qué el fantasma posee este ornamento?, la respuesta
es: porque el fantasma indirectamente simboliza la verdad. El simbolismo, por su
propia naturaleza, es la aprehensiéon de la verdad velada o disfrazada en una forma
imaginativa, y la verdad disfrazada de tal modo es sentida antes que pensada, esto es:
estd presente a la mente en la forma de una atmdstera emocional adherida al sfmbolo.
El simbolo est4d cargado con un importe que pude transmitirse en la forma de un
sentimiento de urgencia, un sentimiento de que hay aquf algo de un supremo valor,
un sentimiento de que estamos en la presencia de un misterio revelado y no revelado
ain. Es por eso que el arte ejerce la peculiarmente fuerte atraccién emocional que

Sécrates sefiala, la ejerce sobre la gente pensante e inteligente y esta es la razén de

35 He traducido hasta ahora la palabra glamour por ornamento, siguiendo el pasaje de Platén al que
Collingwood alude, aunque no haya sefialado explicitamente a qué término griego se esta refiriendo.

14



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

que la lucha contra su atraccién, que Socrates describe tan vividamente, posea esa
peculiar amargura. Si la emocionalidad del arte fuera una reaccién meramente
sensual, la lucha contra ella, la antigua querella entre la poesfa y la filosotia, serfa
meramente otro caso de la tediosa pero no angustiosa lucha que todos deben
sostener contra sus goces animales. La lucha contra el arte es la lucha para resistir la
atraccién emocional de un simbolo para penetrar aquello que él mismo simboliza. Y
a menos que hos contentemos con asentir en una teorfa meramente negativa de la
relaciéon entre la imaginacién y el pensamiento, una teorfa que se agote a sf misma en
la afirmacién de que son cosas diferentes y que allf acaba el asunto, debemos intentar
encontrar entre ellos por lo menos tal relacién positiva como la que Sécrates esté
definiendo aqui. La visién del arte como simbolo de la verdad filoséfica ha sido
llevada por una interpretacién apresurada al punto de un obvio absurdo, y parece ser
una ganancia cuando tales interpretaciones fueron simplemente puestas a un lado
por la afirmacién de que el arte es imaginacién y nada mas, que su valor es un valor
que posee del todo por su propio derecho y que en ningtn sentido toma de ninguna
otra cosa. Pero el valor real de tal afirmacién reside en su aislamiento provisional de
un problema el cual en la naturaleza del caso no puede finalmente ser entendido
aisladamente. Tarde o temprano debemos plantear la pregunta de si la mente no es

una unidad genuina, a pesar de sus diferencias.

La opinién sostenida por Sécrates, de cualquier modo, es que la mente es tal unidad y
que sus distintos grados de experiencia estdn conectados por una dialéctica
progresiva. El arte es un grado, pero no el mas alto, es esencialmente una forma
primitiva de experiencia, existente en un nivel anterior al de la distincién entre

verdad y falsedad. De esta doctrina emergen dos conclusiones finales.

15



R.G. COLLINGWOOD

- La primera, dado que el arte es simbolo de actividades distintas de ella misma,
es una preparaciéon para ellas. En la vida del arte la mente inmadura disfruta de
un simulacro de la vida de la razén explicita, una vida que no es atn capaz de
disfrutar excepto a través de semejante espejo. Esto no es verdad o moralidad o
utilidad, pero prepara la mente para un encuentro directo con estas cosas, y por
tanto la belleza es la madre de la verdad y de la bondad y el arte es la piedra de
toque de toda educacién profunda. Esta es la doctrina de los primeros libros de la
Repiiblica.

- En segundo lugar, dado que el arte no es verdad ni moralidad sino solamente
simbolo de ellas, no es una actividad que deba distraer la atencién de hombres
maduros y educados del contacto directo con la las realidades que simboliza. Esta
es la carga de la polémica contra la vida de arte en el libro décimo. Estas dos

doctrinas, lejos de ser contradictorias son complementarias.

Pero no debemos plantear en exceso la polémica de Sécrates. La forma de
experiencia estética especializada y aislada que llamamos par excellence la vida del
arte es ciertamente excluida por él del estado ideal, por no ser un verdadero
elemento de la vida de la razén, pero la experiencia estética como tal sigue siendo
para él una parte permanente y necesaria de la vida de la razén, en tanto esa
experiencia sea controlada y modificada por la razén misma. Tal como hemos visto,
el arte no es expulsado del estado ideal. Sigue siendo un gran poder educativo por el
cual los jévenes guardianes han de ser entrenados, e incluso los guardianes maduros
han de continuar practicindolo de formas adecuadas a su estatura intelectual y

moral.

16



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

I
Tal es la visién general del arte planteada por el Sécrates platénico en la Repiiblica.
Ahora debemos considerar ciertos pasajes de otros didlogos platénicos que tratan el
mismo tema.

1. En la Apologia (22.a-c) a Sécrates se le hace exponer ciertas observaciones
sobre los poetas y estas observaciones tienen notables semejanzas y
diferencias con la visién establecida en la Repiiblica. Aqui Sécrates trata a los
poetas y a los artesanos separadamente atribuyéndoles muy diferentes
caracterfsticas mentales. Esto muestra ya en germen la distincién entre artes
y técnicas*. Ademds, Sécrates pretende haber descubierto que los poetas no
trabajan por cofia sino puoel Twi ko evbovoifovtec: no entienden los que
ellos mismos dicen y su don poético no los distingue como “mds sabios” que
otros hombres. Aquf nos encontramos inequivocamente con el lado negativo
de la doctrina de la Repiiblica: el arte no es conocimiento y, por lo tanto, sobre
los mismos principios establecidos por el propio Sécrates, tampoco es
moralidad. Pero este descubrimiento es presentado como un asunto de pura
experiencia, no es puesto en contacto con ninguna teorfa filosétfica de la
mente en general ni mucho menos deducido a partir de una teorfa tal.
Tampoco hay ningin intento de establecer nada que corresponda con el lado
positivo de la doctrina de Repiiblica, la caracterizacion de el arte como una
imitacién y de sus objetos como fantasmas. Por supuesto, esto no prueba que
Sécrates, o Platén cuando escribié la Apologia, no habfa llegado a tal doctrina,

la Apologia, no habria ofrecido ninguna oportunidad para exponerla. Lo que

4 “Arts and crafts”



R.G. COLLINGWOOD

si prueba es que el lado negativo de la doctrina de la Repiblica habia sido ya
formulada o bien por Sdécrates, o al menos por Platén en su méds temprano
periodo de escritura. Y como queda mucho por decir pues el punto de vista
que la Apologia de Platén representa con sustancial fidelidad el discurso que
Sécrates pronuncié, podemos aceptar como una hipdtesis razonable que
Platén debfa, por lo menos, el lado negativo de la teorfa de la Repiiblica al
propio Sécrates.

El Ion generalmente es considerado como una especie de obra temprana
aunque es demasiado corta para ser sometida de manera confiable a la las
pruebas de cronologia estilométrica. Asumo aqui que es anterior a la
Repiiblica: una datacién mas precisa no es necesaria para el propésito de este
trabajo. Es prima facie una critica no del poeta sino de su interprete el
rapsoda, pero en el curso del didlogo Sécrates establece ciertas opiniones
sobre la poesfa misma. La poesia es un poder divino, como el del iméin
(5693.d), y los efectos del artista se deben no a una habilidosa posesién de la
técnica® sino a la inspiracién (533.e), un musico compone en un frenesi
baquico, alimentdndose de rocio de miel y bebiendo la leche del paraiso y
ciertamente no en un acto de pensamiento (534.a) ; por tanto, el poeta es un
ser aéreo, un ave sagrada cuyo canto depende de pueda expulsar de sf todo
pensamiento y razén (534.b). La tesis sostenida aquf es idéntica a la de la
Apologia y al lado negativo de la de la Repiiblica: esto es que el arte no es

conocimiento, sino que de hecho requiere la ausencia de conocimiento Yy,

& “skillful craftsmanship”

18



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

ademds, que no es técnica o habilidad®. Si preguntamos qué es, aqui no se
halla la respuesta. Llamarla una fuerza divina o inspiracién es lo mismo que
llamarla simplemente un je ne sais quoi. La doctrina del lon es puramente
negativa y se desarrolla en detalle mostrando que Homero, el poeta sobre el
que la profesién de Ion nos lleva a discutir, no puede con justicia ser alabado
como una fuente de conocimiento ttil, aunque Ion sostiene que si puede serlo
(586.e y ss.). Este tépico es asumido de nuevo y méds completamente en la
Repiiblica (599-600) y la actitud de Ion muestra muy claramente que la
posicién mantenida allf fue estimada por los literatos profesionales como
herética. El pasaje de la Repiiblica se hace mas inteligible cuando mantenemos
en la mente que Sécrates estd atacando aqui una visién utilitarista del arte
que fue generalmente aceptada por la opinién contemporanea.

El Banguete, con su elocuente discusién de la belleza, ha sido considerado
frecuentemente como el locus classicus de una visibn del arte que
simultdneamente la aprecia més y ademds es méds verdadera que la polémica
de la Repiblica. Pero esta opinién parece apoyarse en un malentendido.
Hemos visto que kaAAog no es necesariamente lo que llamamos belleza, y en
el Banquete estd claro con seguridad que to kaAov no es la belleza en el
sentido del objeto de la contemplacién estética sino el objeto del deseo, es
decir: lo deseable o bueno. El subtitulo tradicional n mept ayoBov es
perfectamente correcto: la palabra kaAov es aqui el nombre de ov mavt
epretar. Es tan poderosa la ilusién de una teorfa estética en el Bangquete, que

un distinguido comentarista de Platén ha convertido el comentario sobre

6 “craft or skill”

19



R.G. COLLINGWOOD

ool en 205.b en una afirmacién del poder creativo del arte mientras que
el contexto muestra que se trata de una mera observaciéon del significado
Iiteral de motlewy, causa eficiente.

La cronologfa ahora nos lleva a la Repiblica : y aqui por primera vez
encontramos la doctrina de lo que es el arte. Ademds, encontramos esta
doctrina no en el libro tercero sino en el décimo que es cronolégicamente
posterior. ;Por qué? Aquellos que sostienen que el Soécrates platénico se
identifica con el Sécrates histérico argiiirdn que a lo largo de su carrera
literaria Platén habfa conocido la teorfa que le atribuye a Sécrates en el libro
décimo pero que no habfa tenido la oportunidad de formularla. Pero esta
posicién, aunque no es er hipdtests susceptible de refutacién, implica
dificultades. En primer lugar, no hay ninguna pista en ninguna obra anterior
de la teorfa positiva que se ha enunciado primero aqui, mientras que veremos
que en obras posteriores se la asume como verdadera y como familiar. En
segundo lugar, las obras anteriores, citadas hasta este momento, denuncian la
falta de tal teorfa al describir positivamente el trabajo del poeta en términos
equivalentes a un mero asylum ignorantiae. No es cierto que el Socrates del Ion
no tenga ocasiéon para realizar proposiciones positivas sobre la naturaleza del
arte, de hecho Sécrates lo intenta pero falla. Serfa muy curioso que cuando
escribié el JTon Platén poseyera ya la teoria planteada en la Repiublica. Se
vuelve mds curioso atn si comparamos el fon con el Fedro , al que llegaremos
en breve. En tercer lugar, hay un notable cambio de terminologfa dentro de la
propia Repiiblica. En el libro tercer algun arte es mimético y algun arte no lo
es, y el principio que ha de seguirse en la educacién es el de usar arte no

mimético libremente y el arte mimético sélo bajo ciertas restricciones (392.d

20



LA FILOSOF{A DEL ARTE DE PLATON

- 396). En el libro décimo el tema es introducido diciendo “estabamos en lo
correcto a prohibir el arte oon puntikn (595.a)” y al continuar, en desafio de
esta distincién, ain implicada, entre arte mimético y arte no mimético se
sostiene que todo arte es mimético y que esta es de hecho la clave de su
naturaleza. Tampoco afirma o implica en ninguna de sus obras posteriores la
existencia de un arte no mimético. Esto es, propongo, ininteligible excepto en
la hipétesis de que Platén llegé a la teorfa del arte como doble imitacién
después de escribir el tercer libro de la Repiiblica. Sobre estas bases procederé
de aqui en adelante sobre la hipétesis de que el lado positivo de la teoria del
arte de Platén es suyo, aunque probablemente adeude el lado negativo a
Sécrates.

En el Fedro la doctrina negativa de la Apologia 'y del Ion reaparece, con el
suplemento de las adiciones positivas hechas en la Repiblica. Aprendemos que
la poesfa no es solamente entusiasmo o inspiracién, locura divina como
opuesta a la cordura de la razén (245.a, con mucha semejanza, verbal incluso,
con el discurso del Ion) sino que desde este punto de vista el poeta esta debajo
en la escala de las alma (248.d, donde la nitida distincién entre el prAokarog y
el poeta es digna de atencién) y que el arte literario, que es un juego (cfr.
Repiiblica 602.b, mandia T1¢ Kol ov omovdg) puede ser un juego noble
(morykodny moudia, con el habitual sentido no estético de kaAog) si se dedica
a contar historias (uvBoAoyew) sobre las cosas justas, nobles (kaAwv) y
buenas(267.c-e), pero que este noble juego es ain superado por el trabajo ain
més noble (cmouvdn) de la dialéctica (276.e). La ilustracién en este pasaje,
tomada de la comparacién entre la jardineria y jugar en los jardines muestra

mas alld de toda duda que Platén tiene en mente la nocién de arte como

21



R.G. COLLINGWOOD

uwnoig y de sus productos como (eikoveg) de otro orden de cosas y la nocién
correlativa del arte como una propedéutica a al filosofia, un juego que es la
introduccién al trabajo del alma atin no desarrollada. En el En el Fedro,
entonces, se presupone una visién positiva del arte, muy diferente del vago
lenguaje sobre el entusiasmo que aun, aunque con un significado mas
profundo, emplea, y esta visién positiva es precisamente aquella del libro
décimo de la Repiblica. Platén no esta reabriendo aqui la cuestién de la
naturaleza del arte, en lugar de ello, estd asumiendo que los resultado de la
discusion en la Repiblica deben mantenerse y debe construirse sobre ellos
para discutir la relacién entre la filosofia y la retérica.

El tratamiento del arte en las Leyes es de especial importancia histérica.
Cualquiera que sea el caso en los otros didlogos, no hay razén para pensar
que aqui Platén estd expresando puntos de vista distintos de aquellos que
sostenfa en el momento de la escritura, y asf{ cuando encontramos
mantenidos o presupuestos en las Leyes un punto de vista que ha sido
expuesto dramdticamente en un didlogo anterior, tenemos alguna razén para
decir que atn en el dialogo méds temprano este punto de vista representaba la
propia posiciéon de Platén, representase o no la posicién sostenida por la
persona en cuyo nombre se la planteaba.

La discusién sobre el arte en las Leyes expresa o presupone una teorfa de su
naturaleza en completo acuerdo con aquella cuyo crecimiento hemos
rastreado en los didlogos anteriores. El segundo libro discute el lugar del
canto y la danza en la educacién de los jévenes y reconoce explicitamente su
necesidad a lo largo de la vida humana, aunque se asume que su verdadero

valor en la vida adulta es el de la recreacién y el de la relajacion del trabajo y

22



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

que esta recreacién debe ser organizada para ponerla en armonfa con los
objetivos fundamentales de la vida adulta. A lo largo de este libro se sostiene
que los cantos y las danzas son miméticos: ELKACTIKT TE KAl LUNTIKG (668.),
elkoveg(669.b) y, mas explicitamente ppunuato tporwy (655.d). Asi pues,
arguye Platén, su valor solamente puede ser juzgado apropiadamente por
alguien con conocimiento de la realidad que copian, la sustancia de la que son
sombras (Tnv ovcilawv, 668.a, la doctrina de los dos grados no se afirma
explicitamente pero parece estar presupuesta mas que abandonada). Esta es
la razén por la que no debemos permitir que la poesfa sea controlada por el
juicio del voto popular(658-659). Toda esta es la doctrina de la Repiiblica
tanto en su lado positivo como en su lado negativo. Més tarde, en el libro
séptimo, se plantea la cuestién de las realizaciones dramadticas. Tanto la
tragedia como la comedia han de admitirse, esta Gltima porque aprender a
ridiculizar lo despreciable es una parte necesaria de aprender a admirar lo
admirable, pero la comedia solo sera interpretada por esclavos y extranjeros
(816.d) Cuando nuestra ciudad es visitada por actores tragicos, les diremos,
“nosotros también somos actores, pues nuestra ciudad toda estd disefiada
como una imitacién de la vida mas noble y mejor”(esta es una referencia obvia
a la doctrina de la doble imitacién). “Pero por esta misma razén no os
debemos permitir libertad, debemos someter vuestras obras a estricta
censura, subsidiar aquellas que aprobemos y prohibir aquellas que no” (817.b-
e). Aquf no hay nada inconsistente con los principios establecidos en la
Repiiblica, por el contrario, los puntos de vista sostenidos en la obra mas
temprana son usados como premisas a partir de las cuales se desarrollan los

detalles de la Gltima. En verdad, las Leyes permite el drama mientras que la

23



R.G. COLLINGWOOD

Repiiblica no permite otro arte literario excepto himnos a los dioses y
encomios a los hombres buenos (Repiblica 607.a)pero esta es una diferencia
no de principios sino de su interpretacién. Dado que la mejor y maés racional
vida admitird en s{ misma un arte controlada por la razén ain permanece
abierta la cuestién de qué incluird este arte y la censura dramatica de las
leyes es tal vez un mejor medio de lograr el fin perseguido que las

restricciones a un tema y a una forma que son prescritas en la Repiiblica.

Asf, a lo largo de su carrera literaria, encontramos a Platébn manteniendo
consistentemente que el arte es algo muy distinto al conocimiento, la moralidad y la
utilidad, algo suz generis, y que su objeto es entonces no lo real o lo bueno o lo til, el
objeto del conocimiento y opinién, sino un objeto tan dnico como el acto de
aprehenderlo. Este punto de vista puede adeudarlo a Sécrates. En el libro décimo de
la Repiiblica hace un suplemento a esto por medio de una teorfa positiva de lo que es
el arte: el arte es imaginacién, cuyo objeto es una imagen o fantasma y cuyo caracter
emocional se deriva del hecho de que este fantasma no es lo real sino un simbolo de
lo real. Esta teorfa positiva, hemos visto razones para creerlo, fue descubierta por
Plat6n, construida entre la redaccién del libro tercero de la Repiiblica y 1a del décimo.
Cuando la establecié por primera vez se sinti¢ acorralado por las dificultades y
avanzé con algunas dudas (607-608), pero més tarde el pensamiento solamente la

confirmod y todas sus referencias subsecuentes al tema la asumen como profunda.

La filosotia del arte de Platén se habria mostrado menos asombrosa a los lectores
modernos si hubiese sido expresada con menos ardor. Dificilmente puede dudarse de

que el tema es uno de los que Platén sintié intensamente y la fuerza de sus

24



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

sentimientos afecto su lenguaje, de manera notable en el libro décimo de la Repiiblica.
Es imposible abstenerse de preguntar que es lo que Platén sintié tan fuertemente
cuando escribié este pasaje. Los lectores a veces fantasean que lo que el sintié fue la
objecién de un moralista puritano al arte como tal, que esta escribiendo como un
tferviente y fanatico partisano de lo respetable contra lo bello. Pero esto es olvidar
que Platén es, después de todo, un artista de primer orden, uno de los maestros
mundiales del estilo en la prosa y la forma dramética. Ahora bien, un hombre no
alcanza este grado de excelencia como artista sin tomarse trabajos y uno debe ser un
muy mal critico literario par no poder ver que a Platén le importaba mucho el lado
meramente artistico de su trabajo. Cualquier acusacién que pueda hacerse en su
contra, nadie puede acusarlo de ser un rustico. Otros, de nuevo, han imaginado que
Platén ataca el arte en general porque el arte de su tiempo era decadente. Pero, :lo
era, acaso? Que lo era es sostenido por gente complacientemente ignorante de la
historia del arte antiguo, aunque la propia prosa de Platén lleve la impronta de la
decadencia no mas que las tallas de Escopas. Y si lo era jPensaba Platén que lo era?
Nadie ha producido una evidencia de que lo pensé. Por el contrario, él mismo ilustra
habitualmente las fallas del arte por medio de citas de Homero. Y si hubiera sido
decadente ;habrian sido justificadas las criticas de Platén al respecto? De ninguna
manera. Por el contrario, habrfa mostrado la mas grande ineptitud de su parte que
hubiera levantado una querella contra el arte en general basado en fundamentos
metatisicos cuando ¢l solamente buscaba contender con el arte contemporaneo en

terrenos estéticos.

Valdrfa la pena sugerir otra explicacién para el ardor de Platén. Kl era a la vez

artista y filésofo y en sus primeras obras el artista parece predominar. Sus primeros

25



R.G. COLLINGWOOD

escritos tiene la apariencia de ser esbozos dramdticos escritos por un hombre con un
fuerte interés en la filosofia, pero con un ain més fuerte interés en el drama de la
discusién filoséfica. Esos escritos son ensayos literarios més que ensayos filoséficos.
Es notorio que en las altimas obras Platén muestre una progresiva absorciéon en la
filosoffa, una alienacién progresiva de la forma literaria del mimo. Es posible que
este cambio no haya tenido lugar sin un esfuerzo. Es posible que Platén sintiera
dentro de sf mismo un verdadero conflicto entre las aspiraciones de su genio literario
y las de su genio filoséfico, y que se volviera gradualmente claro para él que solo
podria entrar al reino de la filosoffa desertando del campo de la literatura. La
conciencia de este conflicto aparece por primera vez en el Banquete, y es eso lo que da
a es didlogo su peculiar tensién emocional, la misma tensién, gradualmente relajada
mientras la batalla se decide a favor de la filosofia, se presenta con fuerza decreciente
en el Fedon, la Repiiblica 'y el Fedro. E1 mundo para el cual el filésofo debe morir es el
mundo del arte, el mundo de la semejanza intuitiva o la imaginaciéon. Esta es la
doctrina, en modo alguno explicita, del Feddn, pero es, a menos que me equivoque, el
significado Gltimo: y en la alegorfa de la caverna se hace plenamente explicito.
Emerge a pleno dfa en el libro décimo de la Repiblica en el que arte y filosofia se
revelan como partes de una “antigua disputa” , rivales por la suprema lealtad de la
humanidad, y la violencia con que Platén rechaza las pretensiones del arte es
seguramente proporcional a la fuerza que siente que el arte tiene sobre su propia
mente. La antigua disputa entre la filosoffa y la poesfa no debe buscarse en la
temprana historia del pensamiento griego, en la que sus huellas son por decir lo més,
magras, sino en la propia vida de Platén y posiblemente también en la vida de
Sécrates, escultor de formacién y filésofo por eleccién. Este conflicto entre dos

poderosas tendencias en la mente de Platén llega a ser un asunto de mayor interés

26



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

biogréfico si es verdad como Platén mismo lo crefa que un conflicto similar debe
plantearse necesariamente en la mente de todo aquel que participe, como todo ser
humano debe participar, en estas dos actividades universales. Desde este punto de
vista se hace claro que Platén puede, de una vez, sin ninguna inconsistencia enfatizar
el valor y la importancia del arte y denunciarlo como si fuera un pecado mortal. Si
decir que el arte es un elemento permanente y necesario de la vida humana es
alabarla, entonces nadie ha alabado el arte més enfaticamente que Platén, si decir
que no es el tnico ni el més alto elemento es vituperarla, entonces nadie la ha
vituperado mas enfaticamente. Pero aquellos auto denominados campeones del arte
que se apresuran a protegerla contra las calumnias de Platén encuentran fcilmente
su respuesta en sus propias palabras: bAA" obtog pev &&w mote Yv@® OlbY ECTW TO

KOK®G AEYELY, TOOCETAL Y OAETALVWY, VOV 8& byvoeL: 7

Aun asf, hay un sentido en el que Platén efectivamente subestima el valor del arte:
no es que Platén malentienda del verdadero lugar del arte en la vida de la mente,
sino que mal entiende el lugar de la mente en el universo. La realidad es, para Platén,
no sujeto sino substancia, no mente sino algo que puede o no llegar a ser objeto de la
contemplacién de la mente. Nosotros los seres humanos, si hemos de conocer la
realidad, podemos llegar a conocerla a través del curso de una experiencia educativa
que necesariamente incluye al arte en una de sus fases, aunque sea una fase
temprana, pero si no llegamos a conocer la realidad, nuestro conocimiento de ella no
hace diferencia alguna en la realidad misma. E1 mundo real no pide como condicién

de su propio ser nuestro conocimiento de él, no esté incluida en la naturaleza de las

"“pero si llegara a saber alguna vez qué significa hablar mal dejarfa de irritarse, pero ahora lo ignora”
Mendn, 95.a. 4-6 (Trad. F.J. Olivieri)

27



R.G. COLLINGWOOD

cosas ninguna razén por la que este misma naturaleza de las cosas deba alguna vez
convertirse en objeto de conocimiento. Pero si no hay razén para que deba haber tal
cosa como, tampoco hay razén por la que deba haber tal cosa como el arte, la tnica
razén por la que el arte es valiosa es que es un elemento indispensable de la vida
humana cuya mas alta funcién es conocer la realidad. Si nuestro conocimiento de la
verdad no enriquece la realidad misma, a fortiorz, nuestro arte en modo alguno
enriquece la realidad. Si el valor de la vida humana ha de ser juzgado por su relacién
con una realidad totalmente otra que ella misma, entonces el conocimiento tiene
algtn valor en virtud de este criterio, porque en el conocimiento aprehendemos tal
realidad, pero en el arte no lo hacemos y, entonces, el arte no tiene tal valor en modo
alguno.

Esta es una consecuencia que se sigue necesariamente de la visién “realista” de la
relacién entre la mente y sus objetos. Si el objeto es totalmente independiente de que
la mente lo conozca, se sigue que el conocimiento mismo y, entonces, toda cosa
presupuesta por el conocimiento es un mero hecho contingente sin una razén en la
naturaleza de las cosas. La inteligibilidad, de acuerdo con esta doctrina, debe
buscarse no en la inteligencia misma sino en el objeto independiente de la
inteligencia. La inteligencia misma es ininteligible, y los pasos de su desarrollo son
doblemente ininteligibles. Si no hay teorfa del conocimiento sino solamente una
teorfa de la cosa conocida, a fortior: no puede haber teorfa alguna del arte, y porque
el arte no es conocimiento y no tiene un objeto real sino un mero objeto imaginario
tampoco puede haber siquiera una teorfa de su objeto. Un realista solamente puede
evadir esta conclusién comprometiéndose con una falsedad radical sobre la

naturaleza entera del arte y sosteniendo que el arte no es imaginacién sino un tipo

28



LA FILOSOFIA DEL ARTE DE PLATON

de conocimiento cuyo objeto especifico, lo bello, es un objeto especifico del mundo

real. Si Platén evadié tal error, fue porque sabia demasiado sobre arte.

Pero si la inteligencia misma es inteligible, si en el pensamiento filoséfico la mente
misma es su propio objeto, entonces cualquier cosa que se implique en el cato de
conocer es en tal medida inteligible. Y si el acto de imaginar es una fase esenciadle la
actividad de llegar a conocer, como Platén pensé correctamente, entonces la
conciencia estética no es un hecho meramente contingente, irracional o ininteligible,

sino un objeto posible del pensamiento filoséfico, un elemento constitutivo de la

realidad.

29



