LOS MITOS SOBRE EL HADES EN PLATON
Una lectura ética

Por: Juan Fernando Mejia Mosquera
Universidad Javeriana

-

Fedro - jAh, Socrates!. se te da con facilidad compzire‘,' historias de Egipto
o de cualquier otro pais que te venga en gana. :

Socrates - Los sacerdotes del templo de Zeus de Dodona, amigo mio,
dijeron que las primeras palabras proféticas habian procedido d¢ una encina.
A los hombres de entonces, pues, como no eran sabios coro vosotros los
Jjovenes, les bastaba en su simplicidad con oir a una encina o a una piedra, con
tal que dijesen la verdad. Pero a ti tal vez te importa quién es y de donde es el que
habla. Pues no atiendes unicamente a si las cosas son como las dice o de otra
manera. (Fedro 275b3-c2)

A,

A

Laréplica de Socrates al joven Fedro manifiesta dos formas ¢nlas que Platon estimaba
el valor del mito. Lo que Platén llama mito es, en ciertas ocasiones, un antiguo decir sujeto
a la transformacion artificiosa de los poetas orales e imposible de comprobar, una habladuria
o0 un cuento de viejas y, en otras, uno de los modos en que el lenguaje puede auxiliar al
pensamiento en su busqueda de la verdad.

Asi pues, lo que Platon llama mito no es tinicamente el relato maravilloso. Ocurre que
las historias que se cuentan sobre tiempos antiquisimos, tanto comu las afirmaciones reunidas
a favor de una postura conformando un argumento,' pueden, en un momento dado, ser
consideradas por Platon o por alguno de los personajes que intervienen en sus dialogos
como mito o como /égos.

En Platén, distintas formas de discurso pueden contener el engafio o llevaros®a I
verdad, es posible decir que hay mitos mentirosos tanto como hay mentirosos argumentos
o discursos falaces, y hay mitos que hacen posible que el alma piense cosas que no podria
pensar de otra manera, tanto como existen argumentos que cumplen una funcion similar. Los
factores que determinan que una de las dos cosas ocurra pueden obedecer a la estructura

1 Los tres discursos del Fedro son llamados mitos, v relatos como el de Theuth son llamados logoi

Esti:dios de Filosofia No. 26  Agosio 2002 Universidad de .intioquic



dramética del didlogo,> postularse como punto de partida al ofrecer discursos no
argumentativos sobre temas de singular dificultad® de manera que el mito expanda las
posibilidades del discurso de acercarse a dar razén de los mas altos objetos del pensamiento.*

Mito puede ser, entonces, una forma de discurso, un género, pero también una
funcién de la argumentacion o de la lectura. Podemos oponer mito a légos formalmente,
como el relato al razonamiento, o en virtud de su capacidad de manifestar lo verdadero. Esta
ultima no reside del todo en la expresion ni en su forma sino en la disposicién del alma del
que lee o investiga junto al texto platonico.

A pesar de que en algunos ejemplos la oposiciéon mito-/dgos parece borrosa, en
otros casos es muy clara, el mito se hace en Platon objeto de severas criticas,® censuras y
rigurosas clasificaciones.® Tal como ocurre con los mitos recibidos de diversas tradiciones
antiguas y comunes. Una gran parte de los mitos que Platon incluye en sus obras como
registro de opiniones generalmente antiguas, tradicionalmente admitidos, son considerados
por él como errores serios que entrafian no pocos peligros. Creo que es necesario, entonces,
tener presente una clara distincion entre la critica al mito tradicional, que puede llevar a
hacer usos pedagogicos del mismo una vez reformado y el uso del mito dentro de una
investigacion filos6fica como herramienta del pensamiento.

Es el estricto tratamiento de los mitos recibidos de la tradicién lo que més vivamente
contrasta con el uso de mitos producidos o reeditados por Platon para prop6sitos netamente
filosoficos. En este articulo quiero considerar tres de ellos y establecer la forma en que
puedan ser leidos adecuadamente, especialmente tratando de establecer las repercusiones

2 La opcién entre mito y l6gos en el Protagoras (320.c), la advertencia con la que se abre el mito final
del Gorgias. (522e-523a).

3 La investigacion sobre el alma en el Fedro (246a), el relato cosmolégico del Timeo (26e), el relato
sobre la guerra entre la antigua Atenas y la Atlantida en el Critias (106b-108a).

4 Republica, investigacion sobre el bien (506d-¢).

5 Al comienzo del Fedro encontramos este célebre pasaje: “(...) Pero yo, Fedro, aunque por una parte
considero sugestivas tales explicaciones, las estimo por otra como obra de un hombre tan sutil y
laborioso como desafortunado. Y no por otro motivo, sino por el de que sucesivamente le ‘sera
menester rectificar la figura de los Hipocentauros, y a continuacién la de la Quimeras, viniendo
después, como un verdadero torrente, una muchedumbre de Gorgonas y Pegasos semejantes y multitudes
de otros seres prodigiosos, sin contar con los portentos relativos a ciertas naturalezas objeto de
leyendas. Y si alguno por no creer en ellas, trata de reducirlas una por una a los limites de lo verosimil,
haciendo uso de cierta rudimentaria sabiduria, se vera necesitado para ello de mucho tiempo. Y yo no
tengo tiempo en ‘absoluto para tales lucubraciones. El motivo, amigo mio, es el que no puedo aun
conocerme a mi mismo, segiin prescribe ¢l ordculo de Delfos. Y me parece ridiculo, ignorando todavia
eso, considerar lo que a mi no me atafie. De ahi que mando a paseo esas cuestiones, y dando fe a lo que
se cree de ellas, no ponga mi atencion, como decia hace un momento, en ellas sino en mi mismo, con
el fin de descubrir si por ventura soy una fiera con mas repliegues y tufos que Tifén, o bien un animal
méas manso vy més sencillo, participe por naturaleza de un algo divino y sin tufos (...)” 229d-230a.

6  Republica Il y 111

112



de tipo ético que tienen dentro de la obra de Platon.” Procederé realizando, en primer lugar,
algunas consideraciones generales sobre el lugar del mito en la filosofia de Platon; a
continuacion realizaré un comentario de los tres mitos que nos ocupan; por ultimo formularé
dos tipos de conclusiones: las metodologicas y las éticas.

1.  Consideraciones generales sobre el mito en Platén

El tema del mito no es un asunto marginal en Platon, tampoco puede considerarse
casual la utilizacién que hace de él como recurso para la expresion de su pensamiento.® Ya
sea que lo estudie o que lo utilice, el mito tiene una presencia notoria y efectiva en el
pensamiento de Platon. Podemos distinguir dos tipos de estudios sobre el mito en Platon, a
saber:

1.1.  Critica de la comunicacion y la tradicién

La posicion de Platon en la historia de la cultura griega lo convierte en testigo y
protagonista de una transformacion que afecté su caracter radicaimente. El estudio que
Platén hace del mito se enmarca en una descripcion critica de las formas de comunicacion®
y educacion'® de la sociedad griega de su tiempo, en la cual se incluye necesariamente una
recepcion escrupulosa y llena de minuciosas distinciones de la tradicion mitica y poética
mas antigua.

Platon se encuentra en el incierto limite entre la primacia de las tecnologias de la
palabra oral en la conservacion de la memoria comun y la inminente toma de control de dicho
terreno por parte de la palabra escrita. Por €llo, Platon puede:

7 Este tema fue tratado va por Julia Annas en su articulo: Platos Myths of Judgement en: Phronesis,
27, 1982, p. 119-143, para la discusion ver: JONSON, Ronald-R. Does Plato’s Myth of Er Contribute
to the Argument of the Republic?, en: Philosophy-and-Rhetoric (1). 1999; 32, p. 1-13. Agradezco
esta informacion a Maria Isabel Santa Cruz. ' '

8  Los principales estudios consagrados al tema del mito en Platén son el de BRISSON, Luc. Platon: les
mots et les mythes. Paris, 1994 (1982); y el de DETIENNE, Marcel. La Invencion de la mitologia.
Barcelona, 1985, (Paris, 1981).

9  Sobre el tema, véase el estudio de CERRI, Giovanni. Platone: sociélogo della comunicacion., Milan,
1991.

10 La revisién de la educacion en Platon como critica de una tecnologia de la comunicacion es un tema
que ha sido ampliamente desarrollado a partir del trabajo de HAVELOCK, Eric A. Prefacio a Platon.
Madrid, 1994 (Cambridge, Mass., 1963). Véase también: VEGETTI, Mario. Dans Pombre de Thoth.
Dynamiques de ’ecriture chez Platon, en: DETIENNE, Marcel (ed). Les Savoirs de L ecriture en
Grece Ancienne, Lille, Press Universitaire de Lille: 1988, Cahiers de philologie 14. Serie Aparat
critique, p. 387-419.



. describir minuciosamente las condiciones de produccion y transmision
del mito; sefialando el ambito festivo, religioso, competitivo en el que se
realizan algunas audiciones y distinguiéndolo del ambito privado y
doméstico en que otras de ellas tienen lugar;

. establecer las formas en que sus productores se relacionan con sus
destinatarios, caracterizando las figuras del poeta y de los demas
comunicadores de mitos, profesionales y no profesionales. Se destaca
aqui la atencion que le dedica a la mujer mayor, relatora de mitos;

. distinguir los elementos que le conforman como mensaje. Distincion
logos-léxis. Distincion armonia-discurso, los elementos de cada una, y su
forma de subordinacién. No debe olvidarse la distincion entre las tres
formas de construir los poemas: la mimesis directa, la narracion y el género
mixto.

Las caracteristicas del mito que se determinan segun la forma de comunicacion
tienen consecuencias directas sobre la naturaleza de su contenido. Platon considera
especialmente la relacion entre el mito poético y la verdad, su capacidad de producir
emociones y por tanto de afectar la conformacién moral y el equilibrio del alma humana en la
célebre polémica con los poetas en la Republica.

Gracias a los anilisis de Platon podemos comprender que el referente del mito
tradicional es remoto y, en cierto sentido, indeterminado en cuanto a su localizacion espacio-
temporal, se refiere a los rasgos esenciales de una practica en cuanto derivados de su
origen. Platon distingue también una tipologia de sus asuntos: dioses, héroes, hombres,
hades, etc.. Todas estas caracteristicas son evaluadas por €él desde el punto de vista de la
verdad y de la conveniencia comun e individual.

Los mitos tradicionales sobre el Hades son considerados desde esta perspectiva en
dos aspectos: la coherencia con una nocion correcta de la divinidad y del otro mundo como
una fuente de bienes y, la conveniencia ético-politica de estos relatos en cuanto al valor
paradigmadtico de su contenido. Asimismo, segun las consecuencias que tiene el evidente

poder de afeccion de la forma externa o armonia sobre las almas de quienes conforman la
audiencia. i

1.2. Uso filoséfico del mito
El empleo del mito para fines filos6ficos es variado pero cumple un niamero definible

de funciones dentro de la construccion de los textos y, principalmente, los razonamientos
platonicos. En dicho uso encontramos:

114



. Oposicion mito-logos, con todas sus ambigiiedades. El mito completa
el logos por muchos motivos.

» Consideraciones sobre el valor de verdad. De las cuales encontramos
una variedad interesante en el Fedro en el que se puede investigar de
cuantas formas es posible preguntar si un mito es verdad.

. Elmito es la forma en que el pensamiento y el lenguaje pueden intentar
enfrentarse a investigaciones que de otro modo consideradas resultarian
sobre-humanas.

. Explicacion segun el origen, como en el caso de la virtud politicaen el
mito de Prometeo en el Protdgoras.

. Recepcion-adaptacion-invencion de una tradicion antigua

Un lector de Platon que tenga presente esta consideraciones afirmara con Szlezak:

Es con este trasfondo (la posibilidad de una doble valoracién de mito y Idgos) con el que
hay que ver la tan traida y llevada cuestion de si el mito esta subordinado al /ogos o si su
naturaleza es la de comunicar una verdad mas aita que no es alcanzable para el légos.
Esta tltima suposicion de un contenido de verdad mas alto por parte del mito surge de la
forma de sentir de las modernas corrientes irracionalistas y no puede apoyarse en
reflexiones de Platon. Por otro lado, una subordinacién del mito al /ogos tampoco puede
aceptarse si con ello hay que entender que el mito sea un ornamento mas 0 menos
innecesario, una expresion diferente de caracter puramente ilustrativo de puntos de vista
obtenidos por otros medios [...] Es cierto que el fin wltimo del filosofo es la penetracion
dialéctica de la realidad que se cumple en el /dgos argumentador. Pero no puede renunciar
a la fuerza psicagogica del mito; ademas, la capacidad de las imagenes e historias de
presentar un contenido de forma global e intuitiva es un complemento imprescindible del
analisis conceptual. Visto asi, el mito aparece como una segunda via de acceso a la realidad
que ciertamente, en cuanto contenido, no puede ser independiente del /ogos, pero que
ofrece, sin embargo, frente a él un plus que no puede ser sustituido por nada."

Los mitos sobre el Hades, y de un modo explicito el del Gorgias, juegan con la
oposicion mito-/6gos. La posibilidad de comprender un mito como /dgos parece radicar en
las relaciones que puedan tenderse con otras nociones construidas en investigaciones
previas en el mismo didlogo o en otros. En el caso del Gorgias las relativas al alma y al deseo.
Pero también tiene que ver con la capacidad individual del lector o interlocutor para convertir
el discurso recibido en un vehiculo de la verdad.

11 SZLESAK, Thomas. Leer a Platon. Madrid, 1997 (Milan, 1991), p. 141-142.



2. Comentario a los mitos sobre el Hades

La conversacion por medio de la cual Platon introduce el tema de la justicia en la
Republica es un cortés didlogo entre Sdcrates y Céfalo. Este hombre prospero y prudente
se gana la admiracion de Socrates por la manera que tiene de enfrentar con serenidad la
vejez: no echa de menos la juventud y sus afanes, ni maldice a la vejez por traer las privaciones
que impone. Cuando Socrates le pregunta si la dulzura de su vejez se debe en alguna medida
a lariqueza, este responde que para un hombre discreto la vida sin recursos no es facil pero
que tampoco puede serlo para un intemperante aunque sea muy rico. Cuando Socrates
vuelve a preguntar, pidiendo a Céfalo que sefiale el mayor beneficio que se obtiene de
poseer una gran fortuna, este ofrece una respuesta en la que se conjugan en una imagen
unica los diversos aspectos de la naturaleza ética de los mitos sobre el Hades:

(...) Porque has de saber, Socrates —siguié— , que cuando un hombre empieza a pensar que
va a morir, le entra miedo y preocupacion por cosas por las que antes no le entraban, y los
mitos que se cuentan acerca del Hades, de que el que ha delinquido aqui tiene que pagar alli
la pena, mitos hasta entonces tomados a risa, le trastornan el alma con miedo de que sean
verdaderos; y ya por la debilidad de la vejez, ya en razoén de estar mas cerca del mundo de
alla, empieza a verlos con mayor luz. Y se llena con ello de recelo y temor y repasa y
examina si ha ofendido a alguien en algo. Y el que halla que ha cometido muchas injusticias
durante su vida se despierta frecuentemente del suefio lleno de pavor, como los nifios, y
vive en una desgraciada expectacion. Pero al que no tiene conciencia de ninguna injusticia
le asiste constantemente una grata y perpetua esperanza, bienhechora “nodriza de la
vejez”, segun frase de Pindaro: donosamente, en efecto, dijo aquél, joh Socrates! que al
que pasa la vida en justicia y piedad: b

le acompatia una dulce esperanza
animadora del corazon, nodriza de la vejez,
que rige, soberana,

la mente tornadiza de los mortales

En lo que hablé con razon y de muy admirable manera. Ahi pongo yo el principal valor
de las riquezas, no ya respecto de cualquiera sino del discreto; pues para no engafiar ni
mentir, ni aun involuntariamente, y para no estar en deuda de sacrificios con ningun dios
ni de dinero con ningiin hombre, y partir asi sin miedo al mundo de alla, ayuda no poco la
posesion de riquezas (Republica 330.d-331.b).

Los mitos sobre el Hades, en los que se habla de premio y castigo en una vida
posterior para los hombres segun hayan obrado en este mundo, producen temor al hombre
que sabe que pronto va a morir. S6lo un examen concienzudo de la propia vida en el que se
la encuentre libre de deudas y de transgresiones contra hombres o dioses, produce serenidad
y hace posible enfrentar la muerte con esperanza. El que es justo se alegra de no padecer las
visiones y sobresaltos que llenan las noches de la vida del que se sabe injusto.

Asi, los mitos tradicionales sobre el Hades no hablan primordial e inmediatamente a
la razén, sino que le plantea vivamente un conflicto por medio de un conjunto complejo de
emociones. El mito afecta especificamente lo que Platon llama parte inferior del alma. En
ese poder radica su peligro. Sin embargo, segun Brisson, la utilidad de los mitos revisados

116



por el filosofo reside en que, por medio de la afeccion que generan, pueden apoyar el
dominio de la parte racional sobre la inferior.

Este dominio de la parte racional sobre el resto del alma es lo que hace posible una
vida moral en la que aparezca la justicia y es la justicia la que favorece una vida feliz. Quien
considera, como Céfalo, que el valor de su fortuna reside en que le ha ayudado a no cometer
injusticias, observa que el final de una vida justa es también placentero. Esta certeza la
obtiene al anticipar sobre sus actos, gracias a la reflexion, el juicio que, segun el mito, tendra
lugar al morir. Ya antes de la muerte este hombre moderado y justo goza de una alegria que
es prenda de la que, segun el mito, le espera como recompensa en la continuacion de su
existencia tras la muerte. Los mitos, imagenes del Hades, inspiran, junto a la actitud con que
se enfrenta la muerte, una relacion con la vida misma que depende de si se encuentra en ella
y en sus actos la presencia permanente de la justicia. El sujeto que se examina tomando
como referencia los mitos sobre el Hades padece en vida las consecuencias de sus actos,
aunque lo haga como evocacion de padecimientos mayores que le esperan en la vida
posterior. De este modo el mito que traslada a otro mundo los gozos y las penas propias de
la vida en este, las devuelve a él por el efecto emocional que como imagen es capaz de
generar. El Hades permite comprender y evaluar la vida que se vive y en cuanto vivida.

Estos efectos que en la vida de un ciudadano comun son favorables se muestran aun
mas provechosos cuando el examen de la vida se realiza filos6ficamente.

Céfalo recibe los mitos del Hades directamente de la tradicién y describe su poder de
afeccion como capacidad de generar temor. Esta potencia del mito es considerada en extenso
al pasar revista a las tradiciones que se reciben de los poetas. Por causa del papel de los
mitos en la educacion y de estos mitos en particular en la configuracion de una imagen de la
muerte y la fundacion de una virtud como el valor, el analisis de los mitos del Hades que
encontramos abriendo el libro 111 de la Republica insiste en que el poeta debe realizar una
alabanza del lugar, evitar en todo momento dar de ella una imagen ligubre y expulsar de sus
poemas los lamentos, los llantos y las actitudes desgarradas de quienes hacia él se dirigen.
Asi pues, el guardian de la pélis ideal de Platon tendra una relacion con el Hades distinta a
la que sostiene Céfalo en cuanto al contenido de su representacion y al tipo de emociones
que esta genera, sin embargo, mantiene también una relacion afectiva inspirada en el mito.
En el andlisis de los mitos tradicionales en la Republica encontramos un elemento fundamental
en la consideracion del pensamiento ético de Platon: las disposiciones morales se generan
por hébito y los hébitos se determinan por la repeticion de conductas que pueden disefiarse
y modificarse con miras a la generacion de una disposicion determinada. '

Cuando el legislador-educador escoge a qué imagenes e historias va a exponer a los
jovenes y nifios a su cargo, escoge también qué emociones se generaran en ellos
habitualmente y, por ende, cudles seran los rasgos principales de sus disposiciones a la

12 Republica 386a, y siguientes.

EE7



accion. Cuando el legislador insiste en que el nifio tenga una imagen serena del Hades
intenta que pueda enfrentarse con valor al peligro, que no huya de la muerte como de un mal,
de manera tal que pueda valorar las bellas acciones mas que a la vida misma.

Estas visiones delatan usos comunes o publicos de la tradicion poética sobre el
Hades, aun no hemos visto el uso filoséfico que Platon da a los mitos dentro de sus
investigaciones, exposiciones y para provecho moral de quien filosofa. Este es el siguiente
paso:

(Cuales son los mitos platonicos del Hades? Hacer esta pregunta tiene sentido toda
vez que podemos confundir la imagen platonica de este lugar con su vision de la muerte y
del destino del alma tras ella. Estos temas estan relacionados intimamente pero no tienen la
misma extension. Hay mitos que nos hablan de lo que sucede a las almas tras la muerte pero
que no mencionan al Hades, el mas hermoso de ellos es el del Fedro que nos habla de como
se reune con la divinidad la pareja de amantes-filosofos que han cultivado juntos y durante
la vida el deseo de los objetos mas altos."> El escenario de ese relato es el cielo y la region
superior. Los mitos del Hades incluyen en mayor o menor medida una descripcion del lugar,
de su paisaje, de su arquitectura, incluso de su hidraulica como vemos en el Fedon. El Hades
hace parte de la topologia de lo invisible que Platon cultivo con excelencia.

Asi pues consideraremos a continuacion mitos que se incluyen dentro de
argumentaciones filosoficas de problemas que incluyen dimensiones éticas y que se
desarrollan en este lugar que la tradicion ponia habitualmente entre sombras y en los
abismos del mundo,'* al cual llegaban las almas de los antiguos héroes entre lamentos y en
el que encontramos las sombras de guerreros que echan de menos el fragor del combate. '
Debemos anotar, ademads, que los mitos que Platon va a usar filoséficamente provienen de
tradiciones religiosas'® paralelas a la religion olimpica de inspiracion homérica, como el
orfismo, de reelaboraciones de la tradicion homérica o bien de fuentes extranjeras realmente
existentes o inventadas para la ocasion, como lo muestra el epigrafe.

13 Fedro 256a y siguientes.

14 HESIODO. Teogonia v. 455 dice que “Rea entregada a Cronos tuvo famosos hijos, Histia, Démeter,
Hera de aureas sandalias, el poderoso Hades que reside bajo la tierra con implacable corazén”. Hades es
una divinidad personal antropomorfica que habita una resonante mansién en compaiia de Perséfone
a quienes algunas versiones califican de temible. Es famosa la imagen con la que Hesiodo describe el
abismo que habita la pareja: “Pues un yunque que bajara del cielo durante nueve noches con sus dias, al
décimo llegaria a la tierra; igualmente un yunque de bronce que bajara desde la tierra durante nueve dias,
al décimo llegaria al Tartaro”. /bidem. vv. 768 y 720; “...el Hades, sefior de los muertos que habitan
bajo la tierra”. Jbidem. v. 850.

15 HOMERO. Odisea XI, XXIV.

16 Sobre el tema se pueden consultar las obras: de BORTOLOTTI, Arrigo. La religione nel pensiero di
Platone. Firenze, 1991; y MORGAN, Michael. Platonic piety: philosophy and ritual in fourth century
Athens. New Heaven: Yale University Press, 1990.

118



2.1. El juicio de Minos, Radamantis y Eaco

El texto con el que concluye el Gorgias (523.2-527.¢) plantea varias cuestiones
interesantes, tanto de orden tedrico como de caracter ético. En ambos tipos de asuntos esta
en juego la comprension de lo que es la filosofia entendida como forma de vida. Esta es una
caracteristica comun a los tres mitos que consideramos aqui.

El examen racional de la vida, tanto para Sécrates como para Platon, hace que la vida
sea digna de ser vivida. Sin embargo el filosofo que vive de esta manera encara un enorme
riesgo pues, segun sostienen los didlogos y confirman los mitos, es necesario que la
consideracion racional de la vida termine por sefialarle un modo de vivir regido por la
Justicia. (En qué sentido vivir segun la justicia constituye un riesgo para quien asi vive? El
caracter de la filosofia socratica y varias de sus convicciones distintivas se muestran no
tanto en el modo de responder esta pregunta sino en la manera que tendra de transformaria.

Calicles, el politico que tiene una forma de amar al pueblo ateniense que consiste en
seguir cada uno de sus caprichos, le aconseja a Sdcrates abandonar la filosofia, un quehacer
de nifios que se ve muy mal en un hombre tan viejo. Para ello recurre a varios argumentos
entre los cuales se destaca el ultimo pues tiene la cruel apariencia de una premonicion: si
Socrates insiste en llevar la vida que lleva y en vivirla seglin la prioridad de la justicia,
seguramente, no sera capaz de defenderse a si mismo si un hombre malvado le acusara ante
la ctudad de perjudicar a los jovenes. Segiin Calicles, lo mas probable es que Socrates pueda
perder su vida pues carece de la habilidad requerida para manipular a los jueces segun sus
intereses. En ese orden de ideas, la invitacion de Calicles parece ser el producto de una
sincera preocupacion por el bienestar de su interlocutor.

En el rechazo de Socrates a la propuesta de Calicles y en su reiteracion de su opcion
por la filosofia encontramos una motivacion que no es facil de entender: la salud de] alma
vale mas que la vida misma, la injusticia es mas temible que el sufrimiento y que la muerte. El
orden de prioridades y de estimacion de Socrates resulta, evidentemente, incompatible con
el de Calicles. Por ello insiste: la mejor proteccion que en semejante trance puede desear un
hombre es una que Socrates posee y conserva gracias a la filosofia y consiste en no haber
dicho ni hecho nada injusto contra los dioses ni contra los hombres... Porque nadie teme la
muerte en si misma, excepto el que es totalmente irracional (d\6y1070¢) cobarde (Bvowdpoc)
lo que si teme es cometer injusticia (&dixew). (522.d-¢)

Este tipo de respuesta ha desesperado a los interlocutores de Socrates durante toda
la extension del didlogo y no han cesado de chocar contra los ingeniosos argumentos que
lo apoyan. Cuando es muy poco probable que pueda irse mas lejos o proclamar mas claramente
la prioridad de la justicia sobre la vida, Socrates decide explicar a Calicles la importancia de
la justicia como salud del aima con un lenguaje propio del relato, de manera que formula la
cuestion en los siguientes términos que el alma vaya al Hades cargada de multitud de delitos
(TOAL @V Yaip ASUKNUOT®Y YELOVTAL THY WU TV 15 “A18ov ddikéchar) es el mas grave
de todos los males (nolvtov écEatov Kak®dv EcT)(522.€.4-5). El lenguaje ha cambiado

119



pues se ha operado un paso de formulaciones hasta cierto punto abstractas, como es mejor
padecer injusticia que cometerla, a presentar una representacion que tienta nuestra
imaginacion: un alma que desciende al Hades marcada por la injusticia. Este cambio de
lenguaje anuncia el paso de procedimientos argumentativos a un nuevo registro, el del mito.

Pero este didlogo lleno de paradojas no deja de sorprendernos porque justo cuando
pensamos que vamos a pasar del argumento al relato, del /6gos al mito, leemos que la
divergencia moral entre Sécrates y Calicles se extiende hasta el terreno de la valoracién del
discurso pues Socrates sabe muy bien que este bello discurso (katAog Adyog) que él mismo
considera un discurso verdadero sera considerado por Calicles como un mito.

Por tanto se cumple aqui la sospecha anticipada de que la diferencia entre mito y
logos es algo mas que formal y tiene que ver tanto con la disposicion moral del interlocutor
como con su capacidad de remitirse a un principio superior a partir de una imagen o
formulacion que lo evoque. Lo que convierte a un mito en /6gos es el hecho de que remita el
pensamiento de quien lo examina a un principio mds alto, lo interesante es que, como se vera
en todos nuestros mitos, esa disposicion no es meramente cognitiva, sino que incluye el
conjunto del alma, es decir: también es moral.

El mito es, a grandes rasgos, el siguiente: de acuerdo con Homero, existe desde
tiempos del reinado de Crono una ley segun la cual el que ha pasado la vida justa y
piadosamente debe ir, después de muerto, a 1a isla de los bienaventurados y tener alli una
existencia dichosa pero el que ha sido injusto e impio, debe expiar sus delitos en el Tartaro.

El'modo en que se decidia antiguamente quién se hacia acreedor de tal o cual destino
era el siguiente: los jueces estaban vivos y juzgaban a los hombres vivos en el dia en que iban
a morir. Semejante practica implicaba que los juicios fuesen defectuosos y que muchos
hombres que no lo merecia alcanzaran premios o castigos que no eran adecuados a las vidas
que habian vivido.

Zeus encontrd una solucién que habria de garantizar juicios justos, pero que implicaria
una reformulacion total de la relacion de los hombres, en primer lugar, con su propia muerte
y, por tanto, con la forma en que deciden vivir sus vidas. Este 0iltimo, pienso, es el elemento
capital de la ensefiaza de los mitos sobre el Hades, por 1o menos en lo que podria censiderarse
el aspecto moral. Por orden de Zeus, los hombres ya no conoceran el dia de su muerte, ni iran
Vvivos a juicio y no tendran la oportunidad de cubrirse de vestidos de gala ni de hacerse
acompaiar de testigos y parientes, no podran usar ninguna forma de adulacién para manipular
a sus jueces pues estos estaran también muertos y desnudos y realizaran sus juicios ya no
basados en la apariencia del cuerpo sino en su examen del alma desnuda.

Se nombraran tres jueces: Minos, Radamantis y Eaco: Radamantis juzgara a los
asiaticos, Eaco a los europeos-y Minos sera un conjuez en los casos mas dificiles. Los
Juicios se llevaran a cabo en la encrucijada en la que se parten los caminos que van al Tartaro
y alaisla de los bienaventurados. El lugar es muy importante en los mitos del Hades, en este
encontramos menciones geograficas de las cuales existe experiencia comin: Asiay Europa

120



son dos de las partes del mundo conocido por el hombre, la encrucijada es parte de la
geografia del mundo de los muertos.

Los tres jueces daran su veredicto basados en el estado del aima, no del cuerpo,
aprovechando una peculiaridad que Sdcrates explica diciendo que el alma conserva en si las
huellas de su modo de vida al morir tanto como un cuerpo las mantiene temporalmente
cuando ya no esta vivo y es solamente un cadaver. Del mismo modo que el cuerpo guarda
las cicatrices de sus heridas o enfermedades, el alma lleva los rastros de sus injusticias.
Siendo estos plenamente visibles al juez, su veredicto resultara mas justo.

Este cambio implica que quien quiera ir en busca de una buena vida tras la muerte no
debe confiar en la adulacion y la retdrica sino que debe cuidar el alma practicando la justicia
y esto no puede hacerse realmente sin la practica de la filosofia.

Definir con justicia premios y castigos es de gran importancia porque privar al injusto
de su castigo es hacerle un mal y negarle un bien, el mal de permitirle continuar enfermo y no
curarle. Para Platon la doble utilidad del castigo es terapéutica y pedagogica. El castigo hace
mejor al injusto curandolo, y detiene por temor al que ain no comete injusticia.

(Quiénes merecen y quiénes necesitan el castigo? Platon clasifica de lamisma forma
en todos los mitos sobre el Hades: existen hombres excelentes, hombres mediocres que han
cometido errores pero que pueden liberarse de su injusticia y hay criminales sobresalientes
que no tienen cura posible, que un alma caiga en alguna de estas categorias determina su
premio o su castigo y que el castigo sea curativo o pedagogico para otros. En los extremos,
segun Socrates sOlo se encuentran las almas mas grandes, que la mayoria de las veces
terminan por causar los mas grandes males. (Punto en comtn con Republica VI).

Eljuicio de las almas tiene lugar, entonces, sin que ninguna informacion distinta de
la salud del alma, que los jueces tienen a la vista de manera inmediata, pueda cambiar o influir
en su dictamen. Por ello los que han vivido vidas inmoderadas van al Tartaro. Mientras que
los jueces se admiran, cuando se encuentran con alguien que ha practicado la filosofia
durante toda la vida.

Socrates insiste en su intencion al finalizar el mito: desea hacer lo mas claro posible
que su opcion de vida, €l cultivo de la filosofia, es una garantia para si mismo cuando llegue
el momento de presentarse al juicio. No desaprovecha la oportunidad de invitar a Calicles a
que vele por si mismo cultivando la filosofia y proclama co6mo hace lo pOSIble porque otros
sometan su vida a examen.

Por tltimo, es necesario anotar que el mito no tiene en este caso ni en los otros el
caracter de un argumento terminante ni aspira a mostrarse como un motivo ltimo para tomar
una decision sobre el modo de vida de cada uno. Socrates insiste en que la investigacion
sobre esos asuntos puede continuar. Diciendo: quiza esto te parece un mito, a modo de
cuento de vieja, y lo desprecias; por cierto, no seria nada extrafio que desprecidramos, si
investigando pudiéramos hallar algo mejor y mas verdadero (527.a). Sin embargo, las opciones



recogidas en el mito constituyen el punto mas alto de la investigacion llevada a cabo hasta
aqui. Antes bien, el mito se muestra como ilustracion de puntos que ya han sido establecidos
en la discusion, cuyo peso no han sido capaces de levantar los contrincantes de Socrates.
No se esta remitiendo a la imagen mitica para sustentar sus posiciones éticas sino que las
ilustra por medio de ellas. El hipotético juicio de Minos, Radamantis y Eaco, en el que el
filésofo probablemente pueda defenderse con éxito, se contrapone al juicio terreno en el
que seguramente seria derrotado, estando clara la diferencia de valor entre ambos, es facil
entender que Socrates invite a sus interlocutores a hacerse capaces de salir bien librados en
el juicio después de la muerte como una manera de ilustrar la justificacion de la opcion por
la justicia. Aqui esta claro que la trascendencia no sustenta la opcion moral del filosofo.

2.2. El destino de las almas en el Fedon

Una larga y numerosa tradicion de lectores del Fedon ha visto en €l una celebracion
0, por lo menos, una consolacion ante la muerte. Asimismo, ha encontrado en €l una fundacion
de la noci6n platénica de alma que se construye con el mismo rigor y claridad con que se
desprecia el cuerpo. Ciertamente es muy dificil ver otra cosa en el texto cuando su recepcion
ha impregnado la carne y la sangre de la gramatica de lo espiritual.

Sin embargo, es posible decir también que el Fedon es un manifiesto de la filosofia
platénica tanto como la Apologia lo era de la socratica, y que en €l se celebra ésta como una
forma de vida divergente de las costumbres y los ordenes de valor habituales entre los
hombres. El deseo aparece como un punto determinante. El filosofo es alguien que ama
apasionadamente algo que casi nadie cree que existe y aquellos que lo admiten dificilmente
ven en ello un objeto de amor. Si el objeto supremo de amor de este enamorado es tan
extrafio, su conducta no podra serlo menos. El fildsofo es alguien que puede estar alegre o,
por lo menos, sereno en la circunstancia en la que la mayoria encontraria motivos de tristeza
y una ocasion para la desmesura y el desgarramiento.

Sécrates pasa sus horas en el cultivo del mismo amor que lo ha conducido a 1a muerte
y se entrega a ella como un hombre feliz. En su felicidad y en su coherencia puede haber una
manifestacion de abandono y de negacion, de decadencia en el sentido de Nietzsche, pero
también hay una afirmacion rebelde: muero amando lo que nadie se atrevié a amar de la
misma manera, mi amor hace que os deje a vosotros, hombres, seguir viviendo y disputandoos
vuestras pequefias miserias y esclavitudes. Los amos que yo aceptaria tener, ni vosotros ni
yo mismo somos capaces de imaginarlos.

Asi, dentro de la contemplacion del alma y su destino, de la naturaleza de la muerte
y ante la intriga de lo que vendra cuando haga efecto el veneno, Sdcrates nos deja una
imagen de su esperanza.'’

17 Para definir la cuestion de en qué sentido los mitos filos6ficos del Hades obran como /dgos es preciso



Se trata de una imagen desconcertante pues es la mas compleja de las tres que
analizamos, en términos cosmoldgicos. Socrates describe como llegan las almas de los
muertos a la region que les esta destinada segun el juicio que de ellas hagan los encargados
y la guia que sus ddimones puedan darles. El camino no es sencillo ni claro y el viaje no es
corto. También aqui hay bifurcaciones como en el Gorgias pero multiples. Tras el juicio, las
almas que vivieron en la maldad son abandonadas y rehuidas por las demas, sin guia ni
compafiia son presa de la necesidad y ella las pone donde les toca estar. Mientras que las
almas de los justos son conducidas por los propios dioses a su morada dichosa. La diferencia
entre unas y otras la da la purificacién que en el contexto del Fedon no es otra cosa que la
préctica de la filosofia entendida como busqueda del pensamiento puro por separacion del
cuerpo, de sus datos sensibles y sus apetitos, y la realizacion de una vida completamente
guiada por la justicia. El aima del fil6sofo esta en disposicion de ser guiada, mientras que la
del amante del cuerpo es abandonada a una necesidad netamente mecanica.

Y no digo esto en sentido figurado pues la mayor parte del mito del Fedon es una
descripcion de las regiones de la tierra que son alcanzadas por el alma al separarse del
cuerpo, desde las cimas del hiperuranio, habitado por un pueblo de bienaventurados y
dichosos hasta los abismos del Tartaro. Platon se toma el tiempo de describir su flora y su
relieve, las piedras y montafias de este lugar mucho mas bello y acogedor de lo que podamos
imaginar. Acto seguido pasa a realizar una exposicion de las corrientes de agua que irrigan
la tierra y que comunican nuestro mundo con aquellas regiones invisibles. Cultivando lo
que parece ser una obsesion con la hidraulica y la mecénica de fluidos, en notable paralelo
con el Critias, Socrates describe tales corrientes y su modo de recorrer la totalidad del
mundo. Al final del mito entendemos el motivo de esta preocupacion: los destinos de las
almas abandonadas a la necesidad son llevados a efecto por una compleja red de corrientes
que arrastran consigo a las almas segiin tengan que purgar una condena temporal, una
permanente 0 una revisada periddicamente.'® Mientras tanto las almas de los filosofos
ascienden a una vida privada de penas, pero también de toda experiencia de lo corporal.

Es muy dificil saber donde comienza el mito sobre‘ el Hadeé en el Fedon pues
podriamos decir que todo el didlogo es un mito sobre el Hades o sobre ¢l viaje del alma al
Hades tras la muerte.'”” Ademas, encontramos referencias al Hades a todo lo largo del

tener en cuenta el modo en que Socrates se declara persuadido por ellos en cada uno de los did/égos. En
el Fedon y en el Gorgias encontramos formas del verbo para creer o estar persuadido, en Gorgias
524a 8 motevw y en el Fedon 108e 1 y 3 meneiopot.

18 Segun la clasificacion de los justos y los injustos anteriormente mencionada, los incurables son
arrojados al Tartaro sin posibilidad de regreso.

19 El mito del Hades en el Fedon se encuentra justamente antes de la escena final del didlogo, sin embargo,
tanto el tema del mito como el del mito sobre el Hades esta presente y tiene importancia desde el
principio mismo de didlogo. En 58.e-59.a, encontramos la primera mencién de uno de los motivos
principales del mito: la guia de la divinidad. La siguiente mencién del mito aparece cuando, al ser
desencadenado, Sécrates comenta la extraiia relacion entre el dolor y el placer: (60b 3-c7). Luego, y
a propdsito de su mencion de Esopo, se le pregunta a Socrates por el motivo de que durante el



dialogo, estas referencias pueden tener la connotacién mitoldgica tradicional o hallarse
totalmente transformadas por la elaboracion filoséfica de los temas del mundo inteligible o
de la naturaleza moral de la experiencia posterior del aima, por ejemplo. Ahora bien, decir que
todo el didlogo es un mito sobre el Hades implicaria tomar el término sélo en uno de los
sentidos que se han sefialado y debemos intentar aqui explicar el sentido en que el relato
puede constituir un ejercicio filoséfico que ensanche las posibilidades de comprension.

Sin embargo, si tratamos de determinar una seccién del didlogo que podamos
considerar especificamente como el mito sobre el Hades en el Fed6én también tenemos que
resolver algunos problemas interpretativos, pues es posible decir que el mito comienza en
uno de los siguientes tres pasajes.

En primer lugar podemos considerar el pasaje de 107¢c-108c en el que Sécrates nos da
un completo resumen de lo que a continuacion va a explicar mas detalladamente, sin hacer
mencién de Ja palabra mito y anotando al final respecto a lo dicho sobre la forma de la tierra
solamente: segiin me ha convencido alguien (¢ £ VS TIWOC nénewopar).Es de enorme
interés el tema de la guia de la divinidad que aparece en esta seccién, en mi opinion, se
conecta con el tema de la necesidad que arrastra las almas de los injustos en los torrentes
subterraneos, constituyendo asi la contraparte racional de la vida que no se orienta a si
misma ni se prepara a ser orientada por la divinidad, es decir, por una razén superior.*

cautiverio entre su condena y su muerte haya dedicado el tiempo a la poesia. Esto obedece, dice
Socrates, a un suefio que se le presenté de diversas formas durante su vida diciendo siempre la misma
frase “Oh, Sécrates, trabaja en componer misica” “*Q TwKpaTeS, MOVCIKTY TOIEW Kai Epyd{ov”
60.€.6-7), esto mismo era lo que estaba convencido de haber hecho dedicandose a la filosofia,
porque tenia yo la idea de que la filosofia, que era de lo que me ocupaba, era la misica mas
excelsa. (g ¢rAocodtag uév obong peylotng HOVCIKTG, EMOL 8¢ ToLTO mpdttovtog 61.a.3-4). Sin
embargo, para estar seguro de partir al Hades sin haber cometido impiedad, intenta componer poemas
y obedecer al ensuefio. Asi, pues, hice en primer lugar un poema al dios a quien correspondia
la fiesta que se estaba celebrando. Mas después de haber hecho este poema al dios cai en
la cuenta de que el poeta, si es que se propone ser poeta, debe tratar en sus poemas mitos
y no razonamientos; yo, empero, no era mitélogo, y por ello es precisamente entre los
mitos que tenia a la mano y me sabia —los de Esopo— di forma poética a los primeros que
al azar se me ocurrieron. (61.b). Esta cita tiene varias peculiaridades, en primer lugar, sefiala que
la condicién para ser poeta en sentido pleno es la composiciéon de mitos. Inmediatamente, opone mito
a légos. Aparece la inquietante palabra mitologia en forma de adjetivo, Socrates confiesa no ser
nvBoroyixés, versado en mitos, conocedor de ellos. De hecho confiesa saber muy pocos, razén por la
cual recurre a los de Esopo, de entre los cuales pone forma musical a los primeros que recordé al azar.
El profesor Marco Zingano ha observado agudamente que el mito se haya ausente de los dialégos
socréticos en los que no encontramos ningun ejemplo de utilizacion filoséfica de relatos que pueda
compararse con el que se realiza en obras pertenecientes a otros periodos de la produccion filosofica
de Platon. Segun el profesor Zingano, vale la pena preguntarse si esta diferencia no permite observar
dos caracteristicas estilisticas distintivas de uno y otro pensamiento: Sdcrates ni evalta filoséficamente
los mitos ni los integra en la expresion de su pensamiento mientras que tanto la evaluacion filoséfica
de los mitos como la integracion de la forma mitica al interior de razonamiento son dos operaciones
de gran importancia para Plat6n.

20 107d-e: Y he aqui lo que se cuenta: a cada cual, una vez muerto, le intenta lievar su propio

124



Pero el mito podria comenzar también en el pasaje de 108d donde Socrates anota que
lo que viene a continuacién es algo que puede exponerse facilmente pero que muy dificilmente
podria demostrarse como verdadero, ademas aunque lo supiera hacer, mi vida, Simmias,
me parece que no seria suficiente para la extension del relato. Con todo nada impide decir
c6mo, segin mi conviccion, es la forma de la tierra y como son sus lugares. Explicitamente,
aunque sin usar la palabra mito, nos dice Socrates que éste es un discurso del que se halla
persuadido pero del que no hay una demostracion disponible, la relacién del alma con este
Iégos es, entonces, muy similar a la que, habitualmente, entabla con el mito. El relato sobre
laidea general de la tierra en el que se explica que habitamos una especie de cuevay que la
superficie de la tierra se encuentra sobre lo que llamamos habitualmente cielo se extiende
hasta 110b donde podriamos encontrar otro comienzo, que declara que lo que se escuchara
a continuacion es efectivamente un mito.

La importancia de tener en cuenta los tres puntos citados reside en concebir la
totalidad del relato como un discurso conectado en su contenido y sostenido por el mismo
tipo de relacion con la verdad, a saber: una persuasion que no proviene de la demostracion
sino de cierto tipo de hallazgos afortunados en el interior de algunas tradiciones sagradas.
Ya Simmias habia comentado las alternativas posibles para la investigacion de asuntos de
tanta importancia como el del destino del alma tras la muerte.

En el mito del Fedon encontramos la formulacion mas radical sobre el modo en que

la comprension del alma como inmortal y como sujeta a juicio afecta la vida moral del
hombre. En esta ocasion el cuidado del alma en virtud de la eternidad que le espera tiene una
importancia significativamente mayor que el mismo elemento en los otros dos mitos
considerados, justo es pensar también —dice Socrates en 107c— en que, si el alma es
-inmortal, requiere cuidado no en atencion a ese tiempo en que transcurre lo que llamamos
vida, sino en atencion a todo el tiempo. La muerte podria ser una salida, una especie de
liberacion impune para una vida injusta: con la muerte terminarian la vida y la maldad. Frente
a esta posicion que haria insignificante la opcion por una vida moral, Platon opone una
formulacién que conservaria el sentido de la opcion moral: “desde el momento en que se
muestra inmortal, no le queda otra salvacion y escape de males que el hacerse lo mejor y mas
sensata posible. Pues vase el alma al Hades sin llevar consigo otro equipaje que su educacion
y crianza, cosas que, segun se dice, son las que mas ayudan o dafian al finado desde el

comienzo mismo de su viaje hacia alla” (107¢-d).

genio, el mismo que le habia tocado en vida, a cierto lugar, donde los que alli han sido
reunidos han de someterse a juicio, para emprender después la marcha al Hades en
compaiiia del guia a quien estd encomendado el conducir alla a los que llegan de aqui.
Platén utiliza la misma terminologia para hablarnos de otros guias que conducen las almas justas tras
el juicio y nos dice mas adelante sobre las injustas que sufren tanto al separarse del cuerpo (108a-b): a
duras penas y a la fuerza se deja conducir por el genio a quien se le ha encomendado esto
(...) a esa la rehuye todo el mundo y se aparta de ella, y nadie quiere ser ni su compaifiero
de camino ni su guia.



Este tipo de afirmacion plantea la pregunta sobre si la moralidad platénica depende
de la afirmacion radical de la vida eterna, dicho de otro modo: si no es posible sostener el
fundamento del comportamiento moral en otra instancia que el destino posterior de la vida,
contando con premios y castigos posteriores. El pensamiento de Platén en el didlogo puede
defenderse por lo menos de dos maneras, en primer lugar, diciendo que el que actia
filoséficamente, esto es, persiguiendo el saber, no acepta la validez del modo de vida moral
por miedo al castigo o por deseos de premios eternos, su comportamiento moral es una
consecuencia de su opcidn prioritaria por el saber (68e-69¢). Con todo, puede argiiirse que
si se ha sustentado la serenidad del filésofo ante la muerte en el cumplimiento del anhelo de
separacion, y se ha valorado por encima de todo la de experiencia libre del alma tras la
muerte, entonces la vida eterna que el mito nos muestra es ciertamente un premio, un premio
para filésofos.

La persistente duda sobre el papel justificativo que desempeiia el mito en el Fedon
puede pasar a un segundo plano con la anotacién final que el propio Socrates hace sobre el
mito:?' “Ahora bien, el sostener con empefio que esto es tal como yo lo he expuesto no es
lo que conviene aun hombre sensato. Sin embargo, que tal es o algo semejante lo que ocurre
con nuestras almas y sus moradas, puesto que el alma se ha mostrado como algo inmortal,
eso si estimo que conviene creerlo, y que vale la pena correr el riesgo de creer que es asi.
Pues el riesgo es hermoso, y con tales creencias es preciso, por decirlo asi, encantarse a si
mismo; razdn ésta por la cual me estoy extendiendo yo en el mito desde hace rato” (114d).

La pregunta debe dirigirse entonces hacia los fundamentos que hacen que Socrates
estime conveniente creer estas cosas, o enfrentarse a la muerte encantado por ellas. Habiendo
extendido el poder del razonamiento tanto como fue posible en la conversacion con los
amigos, Socrates concreta el sentido de su anhelo con la imagen del alma guiada por la
divinidad a una bella y eterna morada. El mito aparece en ese orden de ideas como una
prolongacién de la capacidad contemplativa del pensamiento, ayuda a imaginar lo que en el
orden supremo del pensamiento seria la continuacién muy dificil de alcanzar de lo que se ha

pensado hasta aqui.?

2.3. Er, el armenio

A pesar de ser sumamente rico en imagenes y complejo en sus simbolos, el mito de
Er es uno de los menos populares del repertorio platdnico, se encuentra en el cierre de la

21 Agradezco al P. Fabio Ramirez S.J: su insistencia en la importancia de este pasaje.

22 En ese sentido podria hablarse, como lo ha hecho el profesor Alfonso Correa, de una discontinuidad
en el didlogo, en virtud de la cual el mito apareceria como una especie de afiadido. Al haber explicado
la naturaleza de esa discontinuidad como algo constitutivo creo que se explica en qué sentido hay una

_ necesidad en la presencia del mito en el lugar en que se halla.

126



Republica®® como una declaracion final a favor de la prioridad de la justicia como valor en
la vida humana concreta.

El mito de Er también denuncia su caracter de mito y, dentro de los mitos, se distingue
como uno de los que deben ser tomados en serio, ese es el sentido del juego de palabras con
el que se abre el pasaje: No es precisamente un relato de Alcinoo lo que te voy a contar sino
el relato de un bravo varon (614b 2).

La situacion que se plantea en el mito de Er parece llevar la fuente de la informacion
sobre lo que ocurre a las almas tras la muerte un paso mas alla de lo que habian llegado los
dos mitos resefiados anteriormente. Mientras estos son productos de tradicjories netamente
humanas que se enfrentan a la incertidumbre de hablar sobre lo que no se ha experimentado,
el mito de Er nos lleva mas alla del umbral pues nos cuenta lo que este personaje relaté
segun sus recuerdos de lo que alcanzo a ver y escuchar tras haber muerto. Er podria ser la
fuente deseada por todo investigador del problema pues aportaria el testimonio decisivo, el
de alguien que ha vuelto de la muerte como mensajero de los dioses.?

Aligual que los dos anteriores, el mito de Er nos presenta una version de la geografia
del mundo de los muertos que va dibujandose segun avanza su relato del viaje de las almas.
Lo primero que se encuentra en este recorrido es el lugar donde los jueces (anénimos en
este caso) distinguen entre las almas justas e injustas incorporando un nuevo elementc que
no existia en los otros mitos: el delito del alma es escrito en una tablilla que se le cuelga
delante. Distinguidos los justos de los injustos, los primeros ascienden por una abertura del
cielo y los segundos descienden por una cavidad que se abre en Ia tierra. Junto a las
aberturas por las cuales unos van en pos de sus premios y otros en pos de sus castigos
encontramos otras por las que regresan a la superficie de la tierra quienes han suftrido los

. castigos y quienes han gozado de los premios. Las almas se reanen en la superficie y se
relatan unas a otras sus suertes y los espectaculos contemplados en los lugares que a cada
uno le correspondi¢ visitar. Escuchando este didlogo es que Er consigue su informacion
sobre lo que ocurre con justos e injustos, la calidad de los premios, la crueldad de los
castigos.

A la asociacion entre el destino y el lugar se corresponde la asociacion entre el
destino y el tiempo, premios y castigos son administrados con enormes duraciones, propias
de un orden temporal muy distinto al de la vida humana en el mundo. Se estima que la vida
humana dura cien afios y que la expiacion de las penas toma diez veces esta cantidad en
cada caso. A una condena eterna se exponen los tiranos que son arrojados al Tartaro.*

23 Republica X, 614b-621b.

24 614d: Al aproximarse Er, le dijeron que debia convertirse en mensajero de las cosas de alld
para los hombres, y le recomendaron que escuchara y contemplara cuanto sucedia en ese
lugar.

25 La clasificacion de las infracciones y-de los premios es comun a los tres mitos; el presente y el del

127



Lamayor parte del relato, sin embargo, esta dedicada al regreso de las almas a la tierra
y al modo en que llegan a encarnarse en determinados cuerpos, es decir, al proceso de la
eleccion de vida que tiene lugar entre la experiencia del castigo y la del regreso a la tierra.
Cuando las almas se han reunido durante siete dias emprenden una marcha de cuatro dias
mas, llegan al lugar en que se encuentra el cinturén del cielo, es decir el lugar en que se
sujeta la boveda celeste que se halla en rotacion.?

Ese es precisamente el escenario de la eleccion de las formas de vida, el lugar esta
presidido por la personificacion de la Necesidad y por sus hijas, las Parcas, cada una tiene
una funcién en la preservacion del movimiento de las esferas y cantaban en armonia con las
sirenas: Laquesis las cosas pasadas, Cloto las presentes y Atropo las futuras (617c4-5).

Este es el ambiente en que la norma de la eleccion es pronunciada, la carga de la
eleccion recae totalmente sobre las almas humanas y en modo alguno sobre la divinidad, en
ese sentido, la divinidad queda exenta de toda responsabilidad en el desenlace de la eleccion,
de tal modo no puede atribuirsele ser causa del mal, tal como lo estipula el principio de la
mitologia aceptable del libro II de la Republica.”

La condicion de la entera responsabilidad humana sobre la eleccion del modo de
vida pone en estrecha relacion la cuestion de la moralidad (esto es, de la busqueda de la
virtud) con la capacidad de entender la vida y de hacerse capaz de pensar considerando el
valor de los premios y los castigos. Asimismo, esta relacionada con el modo de estar dispuesto
frente al dolor y al placer.

Cada alma recibe un turno para elegir la vida que ha de llevar, desde este punto se
desarrolla un drama lleno de paradojas, a los hombres se les presentan los modelos de vida,
en niumero mayor que el de los presentes y de gran variedad. Esto plantea un complejo
problema que pone a prueba no solamente la capacidad del pensamiento de cada hombre
sino la formacion que adquiri6 y las habilidades para razonar que ha cultivado.

Las vidas que la divinidad ofrece son de una variedad y multiplicidad abigarradas.
Todos los factores que tienen relacion con la felicidad y la virtud o la desdicha y el vicio se

Gorgias son mas explicitos sobre estos aspectos. No encontramos aqui el medio de la redencion por
persuasion que encontramos en el Fedon.

26 El pasaje realiza una descripcion de las esferas y de sus formas, sus contenidos y su forma de rotacion
(616c-317c).

27 617d6-e5: Palabra de la virgen Laquesis, hija de la Necesidad: almas efimeras, este es el
comienzo, para vuestro género mortal, de otro ciclo anudado a la muerte. No os escogera
un demonio sino que vosotros escogeréis un demonio. Que el que resulte por sorteo el
primero elija un modo de vida al cual quedard necesariamente asociado. En cuanto a la
excelencia, no tiene duefio, sino que cada uno tendra mayor o menor parte de ella segiin
la honre o la desprecie; la responsabilidad es del que elige, Dios estd exento de culpa.

128



hallan entreverados y no es posible guiarse con seguridad a partir de ningun dato inmediato.
La primera consecuencia de esta condicion no se extrae sobre el comportamiento de los
hombres en la vida, sino sobre el tipo de estudios que deben cultivarse.

El alma es entonces desafiada a descifrar la relacion existente entre una enorme gama
de disposiciones y contingencias y la virtud y la justicia o injusticia y vicio que puedan
acarrear en la vida. El juicio, el castigo y el premio deben haber ensefiado algo al alma, en
este momento ésta se enfrenta a la prueba del valor de lo que pueda haber aprendido tanto
en la vida terrena como en sus temporadas bajo tierra o en ¢l cielo. Al parecer, ninguna de
estas experiencias constituye de suyo una ventaja y todo depende al final de la disposicion
del alma que elige. Se hace patente aqui que se necesita una manera de encontrar la
moderacion entre las disposiciones y las contingencias de las que estara llena la vida, ese es
el camino a la felicidad, pero nada parece indicar que sea fécil alcanzar dicha moderacion y
dirigirse con certeza hacia una vida justa y feliz.

Las condiciones objetivas de una vida feliz estan dadas pero demandan sabiduria al
elegir. El modo en que se comprenden los modos de vida y sus relaciones con la justicia
muestra que la mayoria de los hombres solo aprenden después de muchos tropiezos y
sufrimientos a elegir con moderacion, y que ésta es para muchos de ellos algo lejano, a pesar
de que la posibilidad basica de lograrla esté dada. El mito nos muestra que la mayoria de
elecciones se realizan precipitadamente y que la mayoria de los hombres eligen vidas segun
disposiciones cultivadas en sus vidas anteriores, siendo éstas las fuentes de error. Todo
apunta a la importancia del cultivo de la filosofia.

Tras la eleccion humana, las Parcas conducen una especie de ritual de ratificacion de
la eleccion que la hace inalterable. Por tiltimo todo este proceso es sellado por el olvido, este
no llega a todos en la misma medida, pues las almas atraviesan una planicie desierta al final
de la cual se encuentran con la necesidad de beber de las aguas del rio de la Desatencion. -
Las de los inmoderados beberan mucho mas de lo que estan obligados a beber olvidando
todas las lecciones aprendidas. Er, por supuesto, esta exento del rito del olvido.

3. Conclusiones

La consideracion de los tres mitos sobre el Hades en Platon puede conducirnos a
dos tipos de conclusiones, en primer lugar, puntualizamos las que podriamos llamar tedricas:

28 618b7-c8: Por este motivo se deben desatender los otros estudios y preocuparse al maximo
sélo de éste, para investigar y conocer si se puede descubrir y aprender quién lo hara capaz
y entendido para distinguir el modo de vida valioso del perverso, v elegir siempre y en

todas partes lo mejor en tanto sea posible, teniendo en cuenta las cosas que hemos dicho,
en relacién con la excelencia de su vida, sea que se las tome en conjunto o separadamente.



Los mitos sobre el Hades nos permiten comprender una peculiar forma en que el mito
aumenta las posibilidades cognitivas del /dgos. Tanto en Feddn como en Republica
encontramos mitos que llevan a su realizacion los objetivos de las investigaciones
emprendidas en ellos de una manera muy especial que puede ayudarnos a definir el caracter
de cierto periodo del pensamiento platonico.

Podriamos decir, por ejemplo que la concepcion de la filosofia en el Fedoén delata una
vision del conocimiento humano radicalmente conciente de la magnitud y variedad de sus
limites y, sin embargo, en modo alguno escéptica. Antes bien, deslumbrada por la insoslayable
existencia de la realidad (la verdad, la objetividad). Estas dos convicciones tienen entre si
una relacion compleja y no se excluyen entre si. La intuicion de la objetividad radical es la
que desafia todo impetu del deseo humano de conocer. Frente a ella y a sus exigencias es
que el conocimiento humano se muestra débil (no por rendirse antes de luchar sino porque
sus intentos son claramente inferiores a la empresa a la que se aplican) y decide embarcarse,
gracias al mito, en un discurso sobre la realidad suprema. Ese relato no pretende ser un
triunfo del pensamiento, ni presentarse como una prueba que sustenta su esperanza. Es la
profesion radical de su anhelo y, al mismo tiempo, la confesion de su derrota. Al mismo
tiempo, el suefio de que una victoria seria posible, si el combate fuese eterno. Esta conjuncion
no modifica el filosofar terreno, anterior a la muerte, en sus contenidos: consuma la inevitable
postulacion de su sentido. Esta puede ser una pista para saber en qué relacion se hallan mito
y logos en estos relatos, porque puede decirse que el mito auxilia al /6gos pero que su
objetivo no es suplir ninguna debilidad argumental, el alcance del mito tiene que ver también
con la sintesis, poner el conjunto de las conclusiones en una relacién adecuada puede
modificar o potenciar su contundencia. Los mitos cumplen esta funcion con respecto a un
conjunto de argumentos desarrollados a lo largo de la totalidad de cada uno de los didlogos,
los mitos son epilogos de didlogos extensos y complejos.

A continuacion podemos sefialar algunas conclusiones que podriamos agrupar segin
su caracter ético.

Los tres mitos establecen la relevancia del problema de la eleccion del modo de vida.
Este problema ético especifico difiere de los que son meramente conceptuales, de los que
buscan establecer, por ejemplo, la definicion de las virtudes o la naturaleza de su unidad. La
eleccién del modo de vida concierne al individuo particular que realiza la meditacion filoséfica
sobre la accién humana en el conjunto de la vida. La perspectiva fundamental de dicha
meditacion la da la nocion de alma.

En estrecha relacion con este punto se halla el nexo entre cultivo de la filosofia y
cuidado de la salud del alma. La filosofia es un modo de vida con el que se halla
intrinsecamente ligada la persecucion de la virtud, por ende, la filosofia es una forma de
cuidado del alma. La filosofia es un modo de vida cuya eleccion es apoyada por los didlogos
y reforzada por los mitos que ofrecen su sintesis. Todos los didlogos sustentan la idea de
que una verdadera existencia moral sélo es posible en cuanto la filosofia cumpla la funcion
de guia de la vida.

130



