UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46, (pp. 143- 157)
junio 2006, Bogota, Colombia

EWEHDMWYMDMCHCA.
EL DIALOGO PLATONICO COMO EXPERIENCIA
FILOSOFICA

JuaN FERNANDO MEJiA MOSQUERA*

Hoy QUISIERA REFLEXIONAR con ustedes sobre algunos problemas filos6ficos
que resultan de las dificultades propias de la lectura y la interpretacién de
los Didlogos de Platén. En lo que sigue trataré primero de exponer mis
motivos de inquietud que se refieren, principalmente, a la peculiaridad de la
forma escrita que Platén le dio a su filosofar. Luego consideraré esas
inquietudes desde una teoria que aparece en la Repiiblica, la teoria de la
mimesis, la cual puede ayudar a comprender algunos aspectos del problema.
A continuacién meditaré sobre algunos ejemplos relacionados con uno de
los principales asuntos de la obra de Platén: la comprensién de la vida y la
muerte de Sécrates. Finalmente presentaré algunas consecuencias sobre el
significado de esta forma de escritura para nuestra comprensién del pensar.

Al concluir mi exposicion quisiera dejar dos temas de reflexién: el primero
es la esencial relacion entre la forma escrita de 1a obra filoséfica y la actividad
del pensamiento que se nos presenta en ella. Dicho de otro modo: el didlogo
no es un medio literario para la manifestacion del pensamiento filos6fico

*Pontificia Universidad Javeriana, Bogota.



144 JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA

sino una construccién filoséfica en la escritura, un modo de aparecer del
pensamiento -también un modo de desaparecer y una manera de desafiar a
los pensadores. En segundo lugar quisiera plantearles la posibilidad de una
idea que se que no podré defender de manera plenamente satisfactoria,
pero que no quiero dejar de insinuar: La definicion platénica del pensamiento
como un didlogo del alma consigo misma puede comprenderse como una
experiencia de multiples voces y de miltiples trayectos.

PLATON Y LA EXPRESION DE LA FILOSOFIiA

LA FORMA EN QUE LA FILOSOFfA aparece en la obra de Platén puede ser
desconcertante. Bien sea que nos planteemos la pregunta en términos
histéricos —;Cémo pudo haber surgido semejante forma de escritura en ese
momento? ;Cudles son sus precedentes y cual su influencia posterior?—, o
bien, que tratemos de comprender qué es lo que en los Didlogos se 1lama
filosoffa.

El didlogo reta a los lectores que estdn acostumbrados al tratado y pone
sobre la mesa el tema del género literario, la forma de escritura que adopta
la filosofia para presentarse en publico. La extrafieza ante la obra de Plat6n
puede hacer que nos preguntemos por nuestras propias practicas de escritura
filosofica. Los filésofos han presentado a los lectores su pensamiento de
formas muy distintas ;de qué depende que la filosofia aparezca en ensayos,
cuestiones, cartas o papers? ;Qué factores conducen a la adopcién de una
forma de escritura filoséfica? ;Cudndo podemos hablar de la invencién de
una forma de escritura filoséfica? Especialmente cuando nos dedicamos a
la docencia de los modos de escritura tradicionales, es facil que lleguemos a
pensar que los filésofos escritores no se encuentran en libertad de elegir
ante una variedad de opciones, por el contrario, las condiciones que hacen
posible su ejercicio de la filosofia les exigen también el cultivo de ciertas
formas de escritura.

Nosotros los académicos tenemos que encontrar formas de decir lo que
pensamos en espacios como los foros, coloquios y congresos. También, cuando
somos profesores tenemos ocasiones como ésta en la que tratamos de
comprender el espacio en que tomamos la palabra, la ocasi6n y el piiblico
ante el cual lo hacemos y descifrar en tales condiciones el género de la
Leccion Inaugural. No hablo ni escribo ahora como cuando me doy a leer
en un articulo, en un trabajo o en una tesis de grado. A esas condiciones que

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 145

imponen cierta ley sobre la escritura podriamos llamarlas externas. A su
lado, es necesario poner unas condiciones que, mds que imponer una ley,
reclaman un esfuerzo: el esfuerzo de poner en palabras lo que pensamos no
con miras a la comprensién del otro -o no primordialmente-, sino buscando
que el asunto de nuestro pensar llegue a ser enunciado o formulado de una
manera digna de si mismo.

Una particularidad de la filosofia salta a la vista al poner las cosas en
estos términos: con la filosofia no podemos contar con una relacién de
representacién simple entre las palabras y el pensamiento. No basta con
que juzguemos que una proposicién manifiesta una idea adecuadamente,
porque ser capaz de decir o formular un enunciado filos6fico no nos dice
nada de la comprensién que tenemos de €1 o del hecho de que este solamente
tenga sentido en virtud de sus conexiones con otros enunciados filoséficos y
que esas conexiones llegan a establecerse en procesos de pensamiento que
se extienden en el tiempo, una proposicién filoséfica reclama otras y se llena
de contenido y de sentido gracias al trabajo de ponerlas en relacidn.

Los pensamientos reclaman una apropiada expresién y al hacerlo exigen
también un proceso en el que las proposiciones que los expresan entablen
entre s una relacion cuyo criterio es la adecuacién al pensamiento mismo: a
una determinacién pura del pensamiento en virtud de su relacién con otros.
Esta es una determinacién que podemos llamar interna: del pensamiento
sobre si mismo!. (Carta VII)

Con seguridad muchos autores nos dirian que su lucha més grande y
mds dificil consiste en tratar de satisfacer las exigencias de la idea y que las
obras tal cual se firman y se publican tienen siempre el estatuto de intentos.
Por este camino podemos llegar a entender al pensador como escritor. Y
una idea semejante puede llevarnos a intuir la parte del oficio de filosofar
que se asocia con el oficio de escribir. Si pensamos que filosofar es un oficio
y que una parte de él es la escritura podemos pensar que esta a sus vez se
compone de los dos tipos de exigencias de los que hemos hablado (externas

1. En este tipo de problemas nos encontramos con la cuestién de la posibilidad de expresar y,
en especial de poner por escrito un pensamiento filoséfico, en ocasiones este problema toca
el de la inefabilidad del contenido y el silencio del pensador. Estas son lecturas posibles de las
afirmaciones sobre los limites del lenguaje en Crdtilo, y los limites de la escritura en Fedro y
Carta VII.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



146 JUAN FERNANDO MEJIA MOSQUERA

e internas) y, con Platén en el Fedro, tendremos que reconocer un tercer
grupo: la naturaleza misma del lenguaje y de los discursos (269.c-272.b).

Cuando escribimos tenemos que tener en cuenta a quiénes hablamos,
de qué les hablamos y si el discurso construido puede cumplir adecuadamente
con los fines que perseguimos al dirigirnos a una audiencia determinada en
un espacio determinado sobre un tema determinado. La consideracién de
las audiencias y de los lugares asi como de las normas y costumbres que
rigen un espacio de comunicacién son el trabajo de la retérica, la filosofia
suele chocar con ella en mds de una forma, no porque la filosofia quiera
abolir la retdrica sino porque ha buscado siempre comprender la persuasién
desde consideraciones relativas al discurso y su contenido que se inscriben
en el orden de la verdad. Podemos hablar de una confrontacién entre filosofia
y retdrica tanto como de una confrontacion entre filosofia y poesia. Ni la
filosofia ni la retérica ni la poesia salen de esa confrontacién iguales a como
entraron en ella.

Sécrates en la Apologia, nos dice que a la edad que tiene es la primera
vez que se presenta ante un tribunal y que su elocucién (lexis) habitual
(18.a), la forma de hablar que suele utilizar al conversar con sus
conciudadanos en el mercado o en las calles de la ciudad, suena en el
tribunal con una especie de acento extranjero, las cortes tienen su modo
de hablar, sus usos, y S6crates sabe muy bien que existen hombres entendidos
en el manejo de esas formas de discursos, y si se siente distinto a ellos es
porque si habla distinto sabe también que es otro tipo de persona®. Cuando
Sécrates mantiene su “acento extranjero” en el espacio del litigio violenta el
espacio en que su discurso es recibido, rompe la costumbre de hablar para
conmover a los jueces y da un nuevo contenido a la expresién hablar con
la verdad para que sea esta el criterio a partir del cual se imparta justicia.

Ya desde esta ocasion estd clara la conexion esencial entre las cuestiones
de la expresion, la moral y la verdad. Platén nos muestra a Sécrates tomando
una decisién de carécter filoséfico con implicaciones morales y politicas
relativa a la forma de expresién de su defensa’. Su lexis pretende ser tan

2. Sobre la naturaleza del fil6sofo como una naturaleza distinta del orador o litigante Repuiblica
Vy Teeteto

3. En este caso, uno podria preguntarse sobre el modo en que Sécrates resuelve la relacién
entre el discurso en cuanto se funda en el conocimiento del asunto (la verdad y 1o justo en el

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 147

justa como lo que dice en ella, como los actos y la manera de vivir de la que
nos habla. Hasta aqui hemos visto que el problema es interesante, que las
decisiones sobre la forma de hablar no son meramente formales.
Consideremos un siguiente nivel de profundidad del asunto siguiendo el mismo
ejemplo.

EL DIALOGO COMO DRAMA : LA MIMESIS FILOSOFICA

EN EL CASO DE LA APOLOGIA €l retrato estd tan bien hecho, la figura de Sécrates
tiene una vitalidad tan grande que el lector tiende a ver con total naturalidad
el hecho de que Platén haya reportado las palabras de su maestro de tal
modo. La mejor prueba de la excelencia en el oficio de escritor es el olvido
en que cae el hecho de que la pluma que ha producido esa obra es la de otro
y no del aquel a quien se atribuyen las palabras. O tal vez estamos
completamente dispuestos a admitir que esas palabras simplemente fueron
anotadas por el autor, como si hubiese recibido al dictado. Como si no hubiese
diferencia en este caso entre el oficio de escritor y el de amanuense*.

Pero sabemos que esa diferencia existe, y tenerla en cuenta lleva al
lector de Platén a plantearse, necesariamente, preguntas del tipo: ;C6mo
discernir en los didlogos entre aquello que Platén “tom al dictado” y aquello
que simplemente pudo haber pensado por si mismo? De lo que leemos en
los Didlogos ;Qué podemos atribuir a Socrates, principal personaje de la
mayoria de ellos? y (Cémo podemos distinguirlo de aquello que Platon
simplemente ha puesto en su boca? Las dos preguntas han inspirado gran
cantidad de estudios desde la antigiiedad, no pretendo referirme a ellas ahora

caso de la Apologia) y el discurso que se dirige a un piblico determinado con miras a un fin
determinado (en un juicio ante la asamblea de los atenienses ... cuando muchos tratarfan de
buscar la absolucién a cualquier precio Sdcrates insiste en establecer legitimamente la verdad
sobre la justicia ). Recordemos que la stiplica —un tipo de discurso— est4 fuera de lugar para
él: no la considera propia de un hombre de su edad, ademds, aunque suplicar produjera el
efecto propio de esa manera de hablar: salvar la vida, S6crates no deja de proclamar que salvar
la vida no es algo que un hombre virtuoso estime sobre todas las cosas. S6crates seguird
hablando a su manera y ocupdndose de lo que se ocupa aunque las consecuencias de su
manera de hablar sean fatales.

4. Apologia 34.a.2 puede hacernos pensar que Platén nos dice lo que estaba oyendo, que
reporta lo que presencié. El problema de la presencia y el testimonio a dado pie a muchas
lecturas filos6ficas valiosas. El desarrollo de lo que significa el privilegio de la presencia en la
escritura y los supuestos con los que estd conectado rebasa los limites de esta comunicacion.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



143 JUAN FERNANDO MEJIA MOSQUERA

mds que para apuntar a una pregunta mas que no suele captar tanta atencién
pero que puede ser igualmente interesante. Mas que encontrar un criterio
para establecer lo que piensa el propio Platon (;cémo saber tal cosa de
cualquier otro?), me gustaria reflexionar sobre su eleccién de un modo de
desarrollar y exponer su pensamiento. Pues la lectura atenta muestra
posibilidades que van mucho més all4 de la relacién del portavoz o del testigo.
No encontramos una relacién de representacién simple entre un niicleo de
pensamiento y los personajes que lo manifiestan. Los Didlogos muestran
que Platén ha buscado la forma de poblar el &mbito de la lectura con una
multiplicidad de voces, dejando fuera de tal escena sus propios nombre, voz
y talante. Personalmente no creo que se este un juego de ocultamiento simple,
pero debemos poner més elementos en consideracién para construir una
hipétesis sobre la ausencia en escena de una voz y un talante, es decir de un
personaje denominados Plat6n. En los textos que llevan esta impronta.

No puedo dejar de llamar la atencién sobre el hecho de que una decisién
de este tipo no nos extrafia cuando se trata del teatro o de otras formas de
poesia: a los poetas les concedemos el privilegio de ocultarse en las voces
de sus personajes, a los fil6sofos, en cambio, les reclamamos una firma, la
marca de garantia de que existe identidad y coherencia entre todo aquello
que la lleva. Platén puede ser él mismo responsable de tales exigencias: los
interlocutores de Sécrates deben decir sinceramente lo que piensan y decir
siempre lo mismo sobre las mismas cosas: deben mantener un acuerdo
(homologia) consigo mismos que hace posible el acuerdo con otros. El
acuerdo es un supuesto fundamental de la primera nocién de la dialéctica
que encontramos en los didlogos socréticos’.

Los poetas por su parte fueron definidos por el propio Platén como
practicantes de una disposicién opuesta. Su lexis tiene una naturaleza
totalmente diferente. Si en la conversacién socratica se parte del acuerdo y
de la identidad, la naturaleza de la elocucién poética se determina por la
capacidad de semejarse a otro, de hacernos creer que el que toma la palabra
no es el poeta sino el personaje. Cuando la voz del poeta como tal desaparece
de la elocucién, cuando cede su lugar a la de los personajes que encarna

5. Sin embargo, las méds completas formulaciones de las condiciones de una productiva
conversacion investigativa al modo dialéctico las encontramos en el Gorgias. Varios puntos
del presente trabajo son reacciones a la obra de Charles Kahn, Plato and the socratic dialogue,
Cambridge, 1996 , esta obra amplia de modo muy sugerente la nocién de didlogo socratico.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 149

hablamos de mimesis ° y estamos en el terreno del drama, de la comedia y
de la tragedia. Cuando aparece la voz del propio poeta refiriendo la accion
se practica el relato simple (aple diegesei). Mientras que si la voz del poeta
aparece en el intervalo de las intervenciones directas de los personajes
hablamos de una forma mixta, la que encontramos en una epopeya como la
lliada.

Es digno de atencion el hecho de que la distincién entre mimesis y diégesis
radica en su identificacién ciertos procedimientos: el ocultamiento y la
aparicion del poeta que se realizan bien bajo la forma de la identificacién
con otro o de la afirmacién de la propia identidad. Sécrates sefiala que lo
que estd en juego es que, en le primer caso, el poeta se esfuerza por hacernos
creer que no es €l quien toma la palabra sino el personaje. Sécrates nos dice
que cuando se da ese ocultamiento de la voz, ocurre un cierto asemejarse
en la voz y en el gesto (schema) a esto 1lama mimesis, ahora bien, en este
contexto la semejanza no permanece en la distancia que nos permitiria hablar
de representacion sino que tiende a ser entendida como identificacion,
realizar la mimesis es llegar a ser aquello que se imita’.

Esta clasificacién de las formas de la elocucién es la que encontramos
en el libro III de la Repiiblica (392.c-398.b) y es uno de los puntos de
referencia de la célebre expulsion de los poetas de la ciudad disefiada en el
discurso por Sécrates y sus amigos. ;Qué ocurre cuando uno aplica la
clasificacion de las formas de elocucion a los Didlogos de Plat6n®?

6. En el libro ITI de la Repiiblica, 1a discusién sobre lo que es 1a mimesis y su conveniencia se
inscribe en el 4mbito de la elocucién poética. Este 4mbito incluye lo relativo al manejo de la
voz y del gesto en la recitacién o actuacion a partir de un poema. En este estudio se tienen en
cuenta el punto de vista del poeta y del actor o rapsoda. Sicrates estd examinando la
conveniencia tanto de la préctica poética como de la practica actoral dentro del proceso
educativo. No hay en esta seccién, en contraste con el libro X, menciones de semejanza
visual. En este caso se trata del devenir otro por la semejanza del gesto, la voz y el discurso.
La mimesis tiene, entonces las formas de la encarnacion y del devenir otro, esos son sus
elementos problematicos.

7. Precisamente en esta caracteristica reside uno de los principales peligros de la mimesis.
8. Aqui voy a referirme solamente a lo relativo a la distincién entre las voces del poeta y de
los personajes. Hay un tema, también relativo a la forma, que no se desarrolla en la Repiiblica,
pero que debe tener alguna importancia si se piensa en la relacién que puede establecer con los
procesos mentales basados en expresiones proposicionales o lingiiisticas, el tema del verso y
del ritmo del discurso. Sécrates nos dice que no es poeta cuando da el ejemplo de narracién
simple. El tema de las caracteristicas formales del discurso ha sido tocado en el Fedro.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



150 JUAN FERNANDO MEJfA MOSQUERA

La consideracién de este asunto puede tener dos niveles. Podemos hablar
de los didlogos narrativos y de los didlogos netamente dramaticos.
Distinguiendo aquellos en que una voz refiere tanto los discursos como las
acciones y circunstancias. Son ejemplos magistrales de este tipo de narracién
el Fedon y la Repiiblica. A su lado podemos poner didlogos en que no hay
narrador y el lector se enfrenta a la alternancia de los discursos de los
personajes. Criton, Eutifron, Ion, Laques, Hipias Mayor e Hipias Menor.
En el corpus encontramos también ejemplos en los que un didlogo dramadtico,
que comienza en una conversacion se convierte en la narracién prolongada
de una conversacién y sus circunstancias como el Protdgoras, o en una
extensa disertacién como el Timeo.

Si la nocién de mimesis fuera se encontrara en un tratado de critica
literaria de Platdn, tal como puede hallarse en la Poética de Aristételes,
seguramente tendriamos una relacion distinta con él. Nos bastaria con explicar
esta clasificacion y saber en qué ayuda a comprender la obra de otros
escritores o poetas y sus efectos sobre el puiblico o el auditorio. Sin embargo,
es inevitable intentar comprender la propia obra escrita de Platén desde esa
clasificacién y preguntarse por el tipo de filosofia que se resulta cuando el
filésofo escritor practica la mimesis: ;qué significan para el pensamiento los
procedimientos gracias a los cuales es posible que la voz del que piensa se
convierta en la voz del otro o en otros?

No puede dejarse de lado, ademas, que la préactica de la mimesis en los
didlogos contrasta con la condena de la mimesis poética que es uno de los
puntos que mds trabajo le ha tomado en su obra capital, la Repiiblica. La
pregunta obligada en este punto es si se trata del mismo asunto. ;Es posible
extender las consideraciones sobre la produccién de mitos y poemas a otros
4dmbitos? Me parece que el propio Sécrates nos abre una puerta para ello
cuando dice:

Adivino lo que estis proponiendo examinar, si hemos de admitir o no en
nuestro Estado la tragedia y la comedia.

Tal vez —contesté-, pero tal vez también algo de mas importancia que eso,
aunque yo mismo no lo sé atin, sino que alli adonde la argumentacién,
como el viento, nos lleve, hacia alli debemos ir. (394.d.5-9)°

9. Traduccién de Conrado Eggers Lan, Madrid, 1986

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 151

Junto a este texto tenemos otro motivo para extender la indagacién mas
alld de las fronteras de la critica literaria o de la teorfa del drama. Si
aplicdramos de manera estricta la clasificacion que nos propone Sécrates
en el libro III dirfamos que todos los didlogos de Platén son miméticos pues
aunque en muchos de ellos encontremos narraciones en las cuales la voz
que narra refiere las acciones y circunstancias y anuncia o declara los
cambios en la toma de la palabra. Esa voz precisamente no es nunca o no
aparece nunca como la voz del poeta. En la mayoria de los casos esta voz
encuentra maneras complejas de confundir al lector respecto a la cuestion
del quién habla y, ademads de situarlo a cierta distancia del intercambio simple
de opiniones lo lleva a una circunstancia especial en la que los discursos
aparecen como asunto de consideracion. Ademds, los experimentos con la
voz que deviene otro se multiplican, Platén no solamente se hace otro sino
que se hace otros, muchos otros.

TRANSFORMACIONES DE LA VOZ COMO EJERCICIO DE PENSAMIENTO: ENTENDER A
SOCRATES

Los PROCEDIMIENTOS O ESTRATEGIAS del ocultamiento de la voz y del convertirse
en otro u otros pueden ser comprendidos como ejercicios de pensamiento:
mas que tomar los recursos de précticas literarias existentes para ponerlos
al servicio de una técnica filoséfica dada'®, Plat6n realiza una compleja labor

10. La Citada obra de Kahn es un aporte en la medida en que, basado en estudios de literatura
comparada trata de explicar la transformacién que Platén produjo en el género del didlogo
socrdtico. Su explicaci6n tiene algunos puntos discutibles. Un contexto de los mismos se
obtendria entendiendo que cuando se nos explican las diferencias entre los escritos de Platon,
tradicionalmente se nos ofrecen dos tipos de relatos verosimiles sobre el orden de su
composicién . La imagen clésica del desarrollo del pensamiento de Platén supone que durante
su juventud se aplicé a consignar las conversaciones de su maestro y que solo més tarde llegé
a encausar su habilidad de escritor en la construccién de un pensamiento propio y que en las
obras que lo expresan la posicién de S6crates pasa de ser el asunto a representar a cumplir la
funcién de portavoz de un pensamiento ajeno: el Platén de la madurez, dedicado a la
exposicién de la teorfa de las ideas. Uno de los motivos por los cuales encuentro deficiente
una explicacién semejante es que nos obliga a pensar la relacién entre la escritura y el
pensamiento como algo meramente instrumental, un oficio, el del pensamiento, subordinaria
otro, el de la escritura. Por otra parte, quienes reconocen la importancia del oficio de escritor
como una de las caracteristicas mas importantes de la obra de Platén se enfrentan a ella desde
una perspectiva que, si bien reconoce una naturaleza mucho mds activa en la relacién entre
Sdcrates y Platén, no abandona la idea de un genero literario utilizado para fines filos6ficos,
instrumentalizando de nuevo la relacion entre pensamiento y escritura. Esta interpretacion se
inscribe en la tradicién unitarista que conforman los intérpretes de Platén que sostienen que

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



152 JUAN FERNANDO MEJiA MOSQUERA

de critica y re-definicién de las técnicas de produccién de discurso existentes
en su tiempo!l.

Una de las estrategias que adopta para ello es la construccién de
circunstancias en las que una forma de producir discursos pueda ser puesta
en cuestién y al mismo tiempo superada en la practica. Nos damos cuenta
de que Platén ha retomado en diversos escenarios los estilos de los sofistas
y reconstruido sus discursos hdbilmente para contraponerles el
cuestionamiento socratico. La oposicion entre makrologia y braquilogia,
esto es: la composicion de largos discursos junto a la composicion de cortas

el pensamiento de Plat6n es una unidad que no evoluciona en su contenido sino en su forma
de exposicién y que esta sigue un plan pedagdgico. Esta posicién defiende dos afirmaciones
interesantes: En primer lugar, dado que no hay propiamente evolucién del contenido en el
pensamiento de Platén, el concepto de “perfodo socritico” se torna discutible, los llamados
didlogos socraticos como un conjunto de didlogos que conducen al planteamiento de la teoria
de las ideas, que van manifestando poco a poco las principales caracteristicas de este
pensamiento. En segundo lugar nos invita a considerar a Platén més que como el inventor de
un género literario, a pensar en él como alguien que transformé un género ya existente: el
género de los didlogos socréticos o sokratikoi logoi. Segiin esta linea de lectura, el trabajo del
lector se va haciendo mds complejo seglin avanza la empresa platénica de exponer un conjunto
de pensamientos que permiten que comprendamos racionalmente un mismo asunto: la vida 'y
la muerte de S6crates como realizacién de la filosofia. Platén habria permanecido fiel a ciertos
postulados bésicos de la ética socrética sin embargo habria tratado de llevar tan lejos como le
fue posible la explicacién racional del modo de vida de S6crates, construyendo una especie de
complemento tedrico a sus posturas éticas fundamentales. En ese sentido, el Sécrates de la
Apologiay el Criton serfa lo mds cercano a una construccién platénica de una imagen fidedigna
del Sécrates histérico. De alli en adelante, la obra de Platén seria un intento por construir una
justificaci6n racional de sus puntos de vista, de llevar tan lejos como fuese posible la practica
de una vida examinada. Esto habria llevado a la construcci6n de la versién del elenco socritico
que nos es familiar y a la posterior construccién positiva de la teoria de las ideas. Sécrates
seria, en todo ese proceso, mas que un portavoz del pensamiento platénico una construccién
que Platén habria emprendido para dar razén ante si mismo y ante los otros de la vida y la
muerte de Sécrates. En este sentido Platén no habria ni representado al Séerates histérico, ni
mentido sobre €l, ni abusado de su nombre para exponer su pensamiento: habria construido
un personaje filosofico para comprender en la escritura la verdad mas profunda sobre el
hombre més virtuoso que habia conocido en su vida, quien encarnaba con inusitada perfeccién
un modo de vida presidido por la bisqueda del saber. S6crates como personaje de los didlogos
no serfa entonces una mentira platonica, seria una ficcién filoséfica, que Platén necesitaba
para comprender y explicar a otros discursivamente lo que es ser un filésofo.

11. La cuesti6n de los géneros literarios y la intertextualidad referida al asunto de la aparicién
de la filosofia como forma de escritura en Platon ha sido expuesta de forma admirable por
Andrea Wilson Nightingale, Genres in Dialogue: Plato and the construct of philosophy,
Cambridge, 1995.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 153

respuestas, no se muestra solo como una regla de la discusion. Podriamos
decir que Platén se da el gusto de hacer que Sdcrates pida a su interlocutor
preguntas y respuestas cortas para que le pueda seguirlo, para terminar
componiendo largas intervenciones. Pero la cuestidén no consiste en que
Platén use a Socrates para mostrar que puede componer discursos que
superen a los de los sofistas. El Banquete y el Fedro muestran que la
superacion de los discursos sofisticos se da en forma y en contenido pero
también cuando el discurso se lleva a un nuevo dmbito. El Banquete nos
muestra varios ejemplos del encomio que no son solamente criticados sino
que sirven para mostrar por contraste lo que seria el tratamiento de un
asunto al modo filoséfico. El Fedro va mas alld pues ademds de la
composicidn de discursos filoséficos se superan a los sofisticos, Platén nos
muestra las lineas generales de una teorfa de la retdrica cuyo principio es la
subordinacién de esta a la dialéctica. Podriamos citar muchos ejemplos de
re-composicion en clave filoséfica de discursos pertenecientes al dominio
habitual de un género especifico, pero nuestro asunto es el drama y vamos
a mantenernos en €l siguiendo una linea, la que pertenece al principal asunto
de la mimesis filoséfica de Platén: Socrates.

Es muy dificil decir de una manera sintética y profunda lo que Sécrates
signific6 para Platén, como individuo moral y politico y como maestro. La
dificultad es grande también cuando intentamos hablar del Sécrates que
aparece en los didlogos y su funcién filoséfica dentro de ellos.

No podemos simplemente asumir que Sdcrates es un paradigma a imitar,
un hombre virtuoso cuyas palabras y acciones ningtin hombre virtuoso sentiria
vergiienza de imitar. El impacto de Sécrates sobre sus conciudadanos tuvo
muchas manifestaciones, entre sus seguidores encontramos gentes muy
distintas y cada uno de ellos parece querer semejarse a uno de los rasgos
del maestro, componer una filosofia a partir de uno de los rasgos de su
carécter, de su manera de proceder en la accién y en el discurso. Cuando
encontramos las consignas y las précticas de los socréticos encontramos,
ante todo, versiones de lo que cada uno de esos individuos considera virtuoso
y admirable y del modo en que Sécrates encarna esas cualidades.

Podriamos decir que Platén no es la excepcién y que su obra es en
buena medida una conjunto de intentos por construir una imagen de Sdcrates.
Con todo, esa imagen no es simplemente una representacién, Platén no nos
muestra a SGcrates para decirnos simplemente qué buen hombre era y por

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



154 JUAN FERNANDO MEJIA MOSQUERA

qué deberiamos tratar de ser como €l. Sécrates aparece mas como un enigma
o como un desafio que como una doctrina. La primera forma en que Sdcrates,
entonces, es mas planteado al modo de un problema que representado al
modo de un paradigma es el mostrarlo como un hombre perplejo que es un
problema o una pregunta para si mismo.

No importa cuanto desconfie uno de la manipulacion socrética de las
conversaciones ni de su confesion de ignorancia. Sdcrates es incansable en
cuanto al planteamiento de preguntas y respuestas, estas preguntas surgen
muchas veces de él mismo y se dirigen a su interlocutor, tratan de que el
interlocutor vuelva sobre sus propias palabras y revise si estd dispuesto a
mantenerlas cuando se ponen en relacién. Las estrategias para ello son a
veces directas y consisten en recordarle al interlocutor lo que ha afirmado
antes y plantearle casos en los cuales tal vez no querria seguir sosteniendo
lo acordado. Junto a ellos aparece un recurso platénico de gran importancia.
Se trata de una voz que se desdobla al interior de la conversacién misma y
que puede ser una imagen de lo que ocurre no solo en el personaje Socrates
sino en la mente del escritor.

Recordemos la figura que introduce Sécrates en el Hipias Mayor, para
forzar a Hipias a explicarse mds claramente Sécrates le pide que le ayude a
encontrar una respuesta que resista el embate de cierto interrogador
implacable que nunca se da por satisfecho y que insiste en refutar cada una
de sus respuestas. El vocabulario con el que Sécrates transmite a Hipias las
preguntas de su rival es el vocabulario de la mimesis, Socrates dice que
estd tratando de imitar a ese interrogador y que Hipias debe ayudarle a
vencerlo. Cada vez que Hipias ofrece una respuesta a la pregunta por lo
bello, Sécrates recuerda a su rival y plantea una objecién. Hipias pide tiempo
para reflexionar a solas y Socrates no se lo concede, insiste en obtener la
respuesta en compaiiia para que juntos puedan derrotar al implacable
interrogador, ninguna de las respuestas con las que se topan parece satisfacer
a este impertinente interrogador. Hipias trata de satisfacerlo como puede,
intenta darle una respuesta para que le baste a pesar de que sabe que el
asunto lo supera, Sdcrates insiste pues el interrogador no ha de dejarle hasta
que responda. Agotado por el examen Hipias le pregunta de quién se trata:
es un tal Sécrates hijo de Sofronisco. Volverse otro, en este caso, ha mostrado
una utilidad dialéctica que también es dramética.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 155

El interlocutor hipotético no es mds que una versién simplificada del
personaje dramatico de los didlogos. Podemos realizar una comparaciénn
de las posiciones que estas dos funciones ocupan si comparamos a
Prot4goras tal como aparece en el Protdgoras con sus apariciones en el
Crdtilo, y el Teeteto. En el primer caso Platén ha construido la persona del
sofista para enfrentarlo a un dilema concreto planteado por Sécrates, en los
dos siguientes el propio Sécrates se impone la tarea de dar razén del
pensamiento del gran sofista y de hacerlo con justicia. En este caso tratamos
de dar razén del pensamiento de otro dentro de su propio discurso.

Hay dos transformaciones de la voz platdnica en la que Sdcrates sigue
siendo un enigma. El discurso de Alcibiades en el Banquete y el Fedon. La
primera muestra la angustia del amante voluntarioso al descubrir un ser al
mismo tiempo bello e invulnerable a las lisonjas del placer y del poder. La
segunda manifiesta la perplejidad ante la serenidad. En ambos casos la
pregunta por Sécrates aparece en forma narrativa.

La forma mimética aparece en la Repiblica donde Sécrates da razén
de si mismo. A partir de un refinamiento de la figura del interlocutor hipotético,
los principales interlocutores de la Repiiblica, Adimanto y Glaucén se dan
juntos a la tarea de exponer las objeciones sobre la justicia que fundan la
pregunta que plantearan a Sécrates. ;Qué es la justicia y por qué la vida del
justo es mejor que la del injusto? para poder hacerlo tienen que hacer que
sus voces presenten un discurso en el que no creen pero por el que se
sienten acorralados. Solamente Sécrates puede emprender la tarea. Sin
embargo, para Sécrates dar razén de la justicia y de la superioridad de la
vida del justo es, dar raz6n de si mismo y de su opcién por el modo de vida
que se llama filosofia. La exposicién socratica en la Repiiblica no es simple,
estd plagada de objeciones y dificultades, implica miltiples desdoblamientos.
Si Sécrates ha de ser considerado paradigma de virtud y sabiduria, el orden
de valores en el que su peculiar modo de vivir parezca razonable y feliz
demanda una larga exposicién: que encontramos en la totalidad del didlogo.

CODA: DE LA VOZ DE OTRO A LA MULTIPLICIDAD DE VOCES

LA JUSTIFICACION DE LA FORMA de vida socritica pasa, entonces por una
dramatizacién de las hipétesis contrarias, el hombre justo es una construccién
tedrica que se encuentra a medio camino entre el personaje de un drama -
cierto paradigma humano, un modo de ser- y un formulacién conceptual,

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



156 JUAN FERNANDO MEJiA MOSQUERA

que tiene el estatuto de una hipétesis justificada en virtud de sus conexiones
con un conjunto de enunciados: como la superioridad del bien y la relacién
entre las ideas.

Sin embargo, las voces no dejan de transmutarse en la obra de Platén. A
partir del Fedro se hace patente la exploracion de las posibilidades de revision
y refutacién de los enunciados segtin el desarrollo de sus consecuencias. La
primera muestra de esto aparece en la posibilidad de exponer
simultdneamente los aspectos positivos y negativos de un mismo asunto por
medio del método de la composicién y la divisién. Si Platén nos llevé a
explorar la alteridad de las voces con la mimesis dramadtica, a partir del
Fedro, 1a revision de las alternativas de una hip6tesis contribuye a elaborar
una concepcién del pensamiento como una potencia de interrogacion y revision
multi-direccional. En este punto la contraposicién de los enunciados parece
distante de la conversacion y la dialéctica parece haberse comprometido
exclusivamente con la operacién de la contraposicién. Justo entonces aparece,
sin embargo una definicién del pensamiento que nos muestra que la dialéctica
se define a partir de sus primeros origenes draméticos. De esta definicién
encontramos dos versiones que tal vez tenga la oportunidad de discutir en
otra ocasidn, una en Teeteto 189.e'%

Soc. - Entonces, en tu opinién, es posible tomar mentalmente una cosa
por otra y no por lo que ella es.

Teet. - Si, ciertamente.

Soc. - Y cuando la mente hace esto, jno es necesario que piense en
ambas cosas o en una de ellas?

Teet. - Si, efectivamente, es necesario que piense en ambas a la vez o en
una después de la otra.

Soc. - Muy bien, pero, ;Llamas ti pensar a lo mismo que yo?

Teet. - { A qué llamas td pensar?

12. Y otra en Sofista 263.d

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



ENTRE EL DRAMA Y LA DIALECTICA 157

Soc. - Al discurso que el alma tiene consigo misma sobre las cosas que
somete a consideracién. Por lo menos esto es lo que yo puedo decirte sin
saberlo del todo; a mi, en efecto, me parece que el alma, al pensar,no hace
otra cosa que dialogar plantearse ella misma las preguntas y las respuestas,
afirmando unas veces y negando otras. [...]

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 46 JUN 2006



