ATOPIA:
EL LUGAR DE LA FILOSOFIA EN EL FEDRO DE
PLATON.
ENSAYO PARA LA COMPRENSION DEL FILOSOFO

COMO AGENTE MORAL.

Juan Fernando Mejia Mosquera
Estudiante de Doctorado
Pontificia Universidad Javeriana
Facultad de Filosofia

Citacion:

MEJIA J.E (2002), "Atopia: el lugar de la filosofia en el Fedro de Platén. Para la
comprension del filésofo como agente moral" .

En: Cuadrante Phi ISSN: 1657-4893

ed: Editora De La Universidad Javeriana, v.No. 5 fasc.5 p. - ,2002

Palabras clave: Atopia, filosofia moral, Fedro, Platdn,

Page 1 of 19



ATOPIA: EL LUGAR DE LA FILOSOFIA EN EL FEDRO DE PLATON.
ENSAYO PARA LA COMPRENSION DEL FILOSOFO COMO AGENTE MORAL.

[...] Tiene fiebre en los cafiones, no sirve. Nunca volvimos a
oirle aquella frase hasta después del ciclon cuando proclamo
una nueva amnistia para los presos y autorizo el regreso de
todos los desterrados salvo los hombres de letras, por
supuesto, esos nunca, dijo, tienen fiebre en los cafiones como
los gallos finos cuando estdn emplumando de modo que no
sirven para nada sino cuando sirven para algo, dijo, son
peores que los politicos, peores que los curas, imaginese,
pero que vengan los demds, sin distincion de color para que
la reconstruccion de la patria sea una empresa de todos/...]

Gabriel Garcia Mdrquez, El Otoflo del Patriarca, p.108

He is the real nowhere man, sitting in his nowhere land,
making all his nowhere plans for nobody

John Lennon “Nowhere Man”, en: The Beatles Yesterday
and today, 1965

O. Introducciéon

Cuando esta frase de Garcia Marquez me sorprendié en una relectura de El
Otorio del Patriarca[1] pensé que, deliberadamente o no, Gabo se habia vengado
de Platén, en nombre de todos los poetas y que lo habia hecho por partida
doble: ademds de negarle a los hombres de letras un lugar en la patria de
olvidos y repeticiones del caudillo, habia confirmado esa expulsion con la
reedicion de una imagen que Platédn habia usado para describir los efectos del
amor en el alma y que ahora era usada para comparar a los hombres de letras

con gallos de pelea inservibles.

De esta nueva edicién de la imagen puede hacerse una lectura tipica: los
hombres de letras no tienen lugar dentro de las tiranias, pues son incomodos
para los déspotas. Pero me quedaba la pregunta: équé significa eso de “no sirven
para nada, sino cuando sirven para algo”? Tal vez con esa frase el caudillo no

queria hacer mas que una descripcion: pensaba que es muy dificil integrar a los

Page 2 of 19



filésofos en una causa comun y que solamente es posible sacar provecho de su

accién en trances muy poco frecuentes.

También pensé que era necesario averiguar qué relacién existia entre la
inutilidad del filésofo y la fiebre en los cafiones, pensé que la elucidacién de esa
frase oracular no se hallaba en el texto de Gabo sino en aquel del que habia

tomado, a sabiendas o no, la imagen: El Fedro de Platén.

En esta intervencion hablaré, no del tépico de la inutilidad del filésofo sin mads,
sino sobre por qué parece a los hombres en general, y no sdlo al general de
Gabo, que los filésofos actian de modo extrafio, excéntrico, atopos. Junto a esta
tarea —y Platén sabia que todos los asuntos tienen miembros izquierdos y
derechos- esta la pregunta por el fildsofo como agente moral: me pregunto si
existe una moralidad de la filosofia o, por lo menos, si la versién platonica de la

filosofia no supone alguna moralidad y cuéles son sus principios.

Esta pregunta referida particularmente al Fedro, implica, que en Platén es
posible encontrar una explicaciéon de la accién humana en general junto a la
propuesta de un modo de vida, el filoséfico. Este, si se aceptan ciertos principios
—o si se llega a conocerlos- puede ser considerado el mejor modo de vida posible

para un hombre.

Es decir, y aqui hay una tesis fuerte de interpretacion de Platén, no siempre que
Platon dice que la filosofia es lo mejor que un hombre puede hacer esta diciendo
que todo hombre deba ser filésofo para ser bueno y vivir feliz. Ademads, que la
postulacion de tal lugar de privilegio para la filosofia no le impide pensar la
accién humana en general de un modo licido. Junto a esto también es posible
decir que si bien, para el Platén mas conocido, todo conocimiento proviene de la
contemplacién de las ideas, es posible pensar en Platén un conocimiento referido
a las ideas pero no identificado plenamente con ellas. Algo semejante podria

explicarnos como en el Fedro es posible proponer una técnica retdrica fundada

Page 3 of 19



en el conocimiento de la verdad pero que no esté obligada ni a proclamarla ni a
ensefiarla. De este modo, el Fedro sera leido aqui como un didlogo en que Platén
revisa algunas de sus mas famosas convicciones. En particular las referentes a la
relacién entre la filosofia y otros usos del discurso; y a la relacién entre la vida
filosofica y los valores que le son propios y las convicciones de la mayoria de los

hombres sobre el valor de las cosas.

v No haré una exposicion del texto sino que lo leeré persiguiendo primero una
palabra o familia de palabras y luego una imagen o conjunto de imagenes,

e

asli:

v En primer lugar pasaré revista a los usos de términos pertenecientes al
campo semantico de las palabras atopos y atopia, cuyo significado literal es
estar fuera de lugar o de camino, de donde llegan a significar extrafio,

absurdo, raro, pero también algo admirable o maravilloso[2].

¥ A continuacion, tomando la acepcidon derivada de los términos revisaré la
relacion que hay entre la locura y lo extrafio, de la cual surgirdn dos
elementos fundamentales para comprender el tipo de lugar con el filédsofo

busca relacionarse: la nocién de lo divino y la imagen del hiperuranio.

v Luego, valiéndome de la relacién entre el significado literal y el derivado
revisaré la cuestiones de la retdrica y la escritura, del lugar que la filosofia les
concede y de como esto constituye una forma de atopia que puede explicarse
por las imagenes de la segunda parte. Las partes segunda y tercera del texto
seran las que me permitirdn aportar elementos para responder la pregunta de

la que parti.

1. Recorrido Por Los Usos De Los Términos Atopos y Atopia

Page 4 of 19



La aplicacion de la informaética al campo de la filologia clasica ha hecho que en
nuestros dias no tome mas que unos segundos tener datos como el siguiente,
Platon utiliza en 220 ocasiones palabras morfolégicamente similares a las que
nos ocupan hoy, de las cuales 6 estdn en el Fedro. Esto no significa nada de suyo
y por lo mismo es interesante pues la existencia tales listados puede haber
generado, en apariencia, nuevos modos de lectura de obras como la de Platén.
En mi caso he optado por seguir la lista para evadir la polémica de los
especialistas sobre la unidad del Fedro y el modo en que esta puede manifestar la
relacién que tienen los temas del amor y la retdrica[3]. Los estudios sobre el
tema no muestran una nocion de filosofia lo suficientemente interesante[4] para
hacer frente al desafio de Gabo, asi que damos la bienvenida a la tecnologia
(aunque siempre con platonica reserva sobre sus alcances) y seguimos el triple
itinerario que nos marca el hipertexto. Nos ocuparemos de la atopia respecto a la
creencia en los mitos, respecto a los parajes exteriores de la ciudad y respecto a

la afeccion suscitada por la pasiéon amorosa.

1.1. Respecto a la Creencia en Los Mitos

La primera expresion perteneciente al campo semantico de la palabra atopia, que
se encuentra en el Fedro, es el adjetivo dtopos con el que Sdcrates se refiere a si
mismo. Se trata del conocido pasaje en que Sdcrates explica su relacién con los
mitos[5]. Sdécrates se declara a si mismo dtopos porque su conducta respecto a
los mitos es excéntrica si se la compara con la de la mayoria de sofistas quienes,
siguiendo una tendencia o una moda de entonces, consagran sus esfuerzos a las

especulaciones mitoldgicas.

La diferencia entre Sécrates y los sofistas es la siguiente. Estos, generalmente,
dudan de que los mitos sean verdaderos. Sin embargo, proceden a componer
catalogos de figuras y relatos miticos y a construir explicaciones verosimiles de
lo que dicen; haciendo uso de lo que Sécrates llama una agroikos sophia, una

sabiduria rustica[6]. Entre tanto, Sdcrates, nos dice, prefiere creer lo que

Page 5 of 19



usualmente se dice. Esto no implica, sin embargo, una adhesidn sin reservas a la

opinién comun.

La excentricidad socrdtica no consiste en reemplazar el intelectualismo de los
sofistas por la piedad tradicional. Si Sdcrates decide aceptar esta ultima es
porque con ello evita ocuparse de las especulaciones sofisticas y puede
consagrarse al conocimiento de si mismo, tal como lo prescribe el ordculo de
Delfos. El cumplimiento que da Sdcrates a la divisa délfica por medio de la
interrogaciéon y el examen, estd muy lejos de ser un ejemplo de piedad
tradicional. Asi, pues, la atopia de Sécrates se consuma en cuanto éste no sigue

los usos ni de los sofistas ni del vulgo.

Lo importante de este pasaje es que los argumentos socrdticos presentan
claramente un orden de prioridades entre las actividades a las que vale la pena
dedicarse. Una actividad en la que estén en juego el conocimiento, la creencia y
la verdad vale la pena en cuanto pueda producir la felicidad del que la encara y
constituir un acto de piedad para con los dioses. Este parece ser el criterio que
permite a Sdcrates considerar el estudio de los mitos, “obra de un hombre tan
sutil y laborioso como desafortunado”[7]. Mientras que considera urgente

dedicarse al conocimiento de si mismo.

Sobre las cuestiones mitoldgicas no es posible llegar a obtener un conocimiento
cierto y permanente ya que todo lo que sepamos podra ser modificado segun las
versiones que de cada asunto puedan acopiarse[8]. Ademds, quien se dé a la
tarea de reducir los mitos a una explicacién verosimil se vera forzado a recurrir a
una sabiduria rustica y tendra que disponer de mucho tiempo. De modo que, si
el tiempo de la vida ha de dedicarse al conocimiento de alguna naturaleza, ya
sea abigarrada y multiple, o sencilla y divina, la que debe ser estudiada antes
de las demas es la humana pues es aquella cuyo bien es lo mds importante, para

Sdcrates, por lo menos.

Page 6 of 19



Tal como puede observarse en el texto, para Sdcrates creer en la tradicién
mitologica es como liberarse de un trabajo pesado pero de menor importancia,
en favor de otro mas importante. El mito, en general, es un asunto que hay que

mandar de paseo. Dice Sdcrates:

Y yo no tengo tiempo en absoluto para tales lucubraciones. El
motivo, amigo mio, es que no puedo aun conocerme a mi mismo,
segun prescribe la expresion de Delfos. Y me parece ridiculo,
ignorando todavia eso, considerar lo que a mi no me atafie. De ahi
que, mandando a paseo esas cuestiones, y dando fe a lo que se cree
de ellas, no ponga mi atencién, como decia hace un momento, en
ellas sino en mi mismo, con el fin de descubrir si por ventura soy
una fiera con mas repliegues y tufos que Tifén, o bien un animal
mds manso y mas sencillo, participe por naturaleza de algo divino
y sin tufos[9].

Observemos que en el mismo movimiento en que se manda de paseo al mito se
muestra la absoluta prioridad que tiene para Sdcrates el estudio de si mismo. A
lo largo de todo el didlogo se observa que el motivo socratico del conocimiento
de si mismo, como eje del trabajo filoséfico, se transforma en la cuestién
propiamente platénica del conocimiento del alma como punto crucial para otras
investigaciones como la que versa sobre el amor, en la primera parte del didlogo,

y la que trata de establecer una retérica propiamente técnica.

1.2. Respecto a Los Parajes Exteriores a la Ciudad

La conducta de Sdcrates vuelve a ser calificada no ya de extrafia sino de
extrafiisima, cuando Fedro se refiere a su modo de admirar el paraje en el cual
ha de tener lugar la lectura del discurso de Lisias y toda la accién subsiguiente
del didlogo, utilizando el superlativo atopootatos. Fedro constata el habito
socratico de no viajar fuera de Atenas y que realmente no sale del recinto
amurallado ni para dar un paseo por los alrededores. De manera que al salir y
descubrir los bellos parajes de su propia patria y elogiarlos como si jamas los

hubiese visitado, Socrates se comporta como un extranjero en su propia tierra.

Page 7 of 19



tal es la admiracion que le provoca el lugar en que se encuentra. Esto nos da una
oportunidad de referirnos a lo peculiar que resulta, en la obra de Platon el

tratamiento del lugar en el Fedro.

Este didlogo es el tinico en que Platén concede tanta importancia al escenario de
la conversacion[10]. El Fedro es un didlogo totalmente dramadtico, esto es: un
didlogo en el cual no hay espacio para la narracidn, en el cual los personajes
estan con sus propias palabras ante el lector. La escena, por ende, sélo aparece
en las propias palabras de los que dialogan y por medio de ellas se integra con
los temas principales en discusién, o bien, sirve para introducir nuevos. El lugar
cuya descripcion apasionada le vale a Sécrates la calificacién de “el mas extrafio
de los hombres” (atopootatos), conjuga dos caracteristicas poco comunes en las
conversaciones socraticas, a saber: su singular belleza natural y hallarse
consagrado a ese tipo particular de divinidades custodias de un lugar, pequefios
y picaros diosecillos a los que Socrates atribuird el arrobamiento y la inusual
locuacidad que le embarga durante la primera parte del didlogo. Debe tenerse en
cuenta también que las pausas entre los discursos y entre los discursos y la
conversacion son referencias al lugar[11], que contribuyen a articular el dialogo
tanto dramatica como tematicamente Se puede decir que del mismo modo que el
lugar de la conversacidn no es indiferente en el Fedro, tampoco lo es el lugar de

la filosofia.

La primera relacién evidente entre lugar y filosofia la encontramos en la

explicacién socrdtica de su extrafio comportamiento:

Perdéname buen amigo. Soy amante de aprender (philomathes). Los
campos y arboles no quieren enseflarme nada, y si los hombres de la
ciudad. Pero tu ciertamente pareces haber encontrado un remedio
(pharmakon) para hacerme salir. Porque, de la misma manera que los
que agitan delante de las bestias hambrientas una rama o un fruto las
hacen andar, t(, teniendo ante mi discursos en un volumen (en bibliois),
estd visto que me haras dar la vuelta a toda el Atica y a cualquier otro
lugar que te venga en gana[12].

Page 8 of 19



Dos temas aparecen aqui y ambos relacionan el lugar y la practica de la filosofia:
en primer lugar el amigo de conocimiento se halla en su lugar cuando se rodea
de los hombres en la ciudad, mientras que yerra si va a buscar conocimientos
entre los arboles en el campo. En segundo lugar observamos que lo tunico que
puede hacer salir de sus lugares habituales al amigo de aprender es un discurso

puesto por escrito.

El primero de estos temas suele relacionarse correctamente con la imagen de un
Sécrates mas interesado en asuntos de filosofia practica que en el conocimiento
de la naturaleza. Debe decirse, sin embargo que esto no debe entenderse jamds
como que Sécrates sea un absoluto ignorante en cuestiones fisicas o que es hostil
a las mismas, Sdcrates conoce las obras de los fisicos pero no es un especialista
en tales asuntos. Es muy significativo por tanto, que al explicar la relacién entre
la retérica y el conocimiento Platon nos muestre a Sécrates poniendo como

ejemplo a Pericles, recibiendo un saber de la naturaleza de Anaxagoras[13].

Consideremos ahora como Sdécrates ha cambiado sus lugares habituales por
causa de un discurso escrito. El texto escrito es un pharmakon que altera el
comportamiento de Sdcrates, incita su deseo y su apetito: puede ser llevado tras
el sefiuelo como un animal de corral, ¢significa esto que Sécrates tiene una
debilidad por la escritura? No, y no hace falta conocer su famosa reticencia a
poner su pensamiento por escrito, en el texto del didlogo esta claro que el objeto
de su deseo es el logos, el discurso, no el grafema, el texto escrito. ¢Entonces por
qué no permitié que Fedro se ejercitara con él oralmente? Por tres motivos: En
primer lugar porque el texto del discurso equivale a tener a Lisias, en cuanto
autor de discursos, presente. La escritura le permite venir de paseo con ellos,
pone su logos en un lugar en el que él mismo no tiene que estar. En segundo
lugar porque todo ejercicio mnemotécnico que pueda efectuar Fedro deriva del
texto escrito, aunque sea su palabra lo que oiga, esta estara siempre controlada
por el texto ajeno. Digamos, de paso, que la escritura, la invencién de las letras

no generan solamente los actos de leer y escribir sino todo un conjunto de

Page 9 of 19



costumbres, habilidades que tienen relaciones complejas con los soportes del
discurso. En tercer lugar porque compitiendo con Lisias Sdcrates puede
impresionar mejor al muchacho. Si Sécrates sale de Atenas porque le tientan con
un libro es porque va tras el discurso y no tras el libro. Ademas es Fedro, padre
de hermosos hijos, quien lleva el libro bajo el manto, esa visién promete mucho

mads que mera lectura.

1.3. Atopia de la Afeccién Amorosa

Resulta sumamente notable, que aunque las tres descripciones de la pasion
amorosa que encontramos en el Fedro coinciden en afirmar que quienes la
padecen se comportan de manera insensata y fuera de lo corriente a los ojos de
la mayoria, sélo la tercera, que describe la pasién amorosa como generada en el
alma cuando la visién de la belleza despierta en ella el recuerdo de los mayores
gozos que pueda experimentar un ser vivo, utiliza el término atopia, reservando
la excentricidad y el estar fuera de lugar para la afecciéon de origen divino[14].
Lo insdlito (otra traduccion posible de atopos) de su estado lleva al enamorado
al desasosiego, porque no comprende lo que le ocurre y no puede mds que
guiarse por las indicaciones que obtiene del placer y del dolor. La iniciaciéon en
los misterios del amor podria acabar con otra atopia, no para devolver las cosas
a su cause normal, sino para revelar al enamorado que la causa de sus males es
mucho mas insoélita que la situacién pasional en la que se encuentra. A tal punto
es extrafia esa causa que no puede ser puesta en palabras corrientes de un modo
inmediato y requiere de un mito: el fildsofo que asume la iniciacién del
enamorado, el que le ensefiard porqué siente lo que siente y cémo convertirlo en
una fuente de bienes para su vida ofrecera a su pupilo la suprema atopia, y lo
hara hablandole de un topos donde su alma se ha sentido como en su hogar: un
lugar fuera de todo lugar visible. Si la iniciacién tiene éxito tal vez el aprendiz
recupere su serenidad pero su comportamiento no dejard de ser atopos para los

hombres.

Page 10 of 19



2. El amor, La locura y lo Insdlito

Hecho este recorrido por la semdantica de la atopia en el didlogo se impone una
pregunta ¢quiénes y como usaran el término para referirse al comportamiento de
los enamorados? Podemos decir que en los tres casos, quienes quieren bien al
enamorado observaran que por atender a su pasion no cuida de sus asuntos y no
calcula adecuadamente lo que le conviene. Para los hombres la locura, sea
causada por los apetitos humanos o tenga su origen en el recuerdo de una vida

junto a la divinidad, se manifiesta de modo igualmente insdlito.

Sin embargo las valoraciones de los estados y sus causas pueden diferir y en esta
diferencia se muestra lo verdaderamente insélito: todo depende de si decimos
que la locura erdética es fuente de bienes o de males para el que la padece. {De
qué depende nuestra decision? De los elementos a partir de los cuales

determinemos lo que esta bien y lo que esta mal.

Este es el punto crucial de la cuestidon y la mayor dificultad que tiene es que para
comprender la operacion platénica debemos intentar ver como algo insdlito un
término que a nosotros se nos antoja natural y fundamental en toda reflexién
moral: el si mismo. En el Fedro de Platén encontramos tres planteamientos
distintos de este término y sélo después de muchas salvedades y gracias a un
mito encontramos un ser dotado de razon al que le corresponda hacer y padecer

bienes y males. La mayor atopia del Fedro es su nocion de alma.

Recordemos que el motivo por el cual Fedro pondera el discurso de Lisias al
principio del didlogo es que sostiene ingeniosamente algo que parece insélito, a
saber: que es mejor para él, un joven requerido en amores, otorgar sus favores a
quien no estd dominado por una pasion hacia él, que otorgarlo a quien lo esta.
El discurso es ingenioso porque, a primera vista el intercambio amoroso ha de
ser un intercambio pasional, uno creeria que debe entregarse apasionadamente a

quien le requiere apasionadamente. Pero la pasion no mira lo conveniente y

Page 11 of 19



quienes sufren su yugo cometen un error basico: pagan por la satisfaccién de un
apetito un precio igual o mayor al de todo aquello que tiene valor para ellos
cuando estan sobrios. De modo que cuando cesa el apetito y la sensatez se
impone con la crueldad del despertar después de una noche de excesos, viene el
arrepentimiento (no la culpa): el enamorado se da cuenta de que ha hecho cosas
que, en sano juicio, no desearia ni hacer ni haber hecho. No ha cuidado de sus
asuntos por cuidar de su apetito: es demasiado tarde y la ruina puede haber

llegado o estar muy cerca.

He reconstruido asi el discurso de Lisias para que se observe que es posible, tal
como lo hace el propio Lisias, hablar de bien y mal, de acciones y pasiones, de
prosperidad y ruina, de cuidado y abandono; sin hacer referencia a un si mismo
unitario y esencial dotado de intelecto entrenado en el calculo de lo mejor para
él mismo. Basta con tener un hablante competente de una lengua que sea a la
vez miembro activo de una comunidad donde estén claras por el uso y la
tradicion los criterios de bien y mal, de acciones y pasiones, de prosperidad y
ruina, de cuidado y abandono. Pero si tal cosa es posible ¢Para qué necesitamos
los dos discursos siguientes? La debilidades del discurso de Lisias estd, para
Sécrates, en que el discurso parte de aquello que quiere concluir, la relacion
entre sus partes no va mas alla del hacer parte de una secuencia, pues no existe
una necesidad logogréfica que nos obligue a poner cada una en la posicién que
ocupa, ademads repite de maneras distintas las mismas afirmaciones. Cuando
Sécrates supera con sus dos discursos cada una de las deficiencias l6gicas o
retoricas del discurso introduce también una idea del alma, de sus clases, sus
partes, sus acciones y pasiones. Este plan de trabajo es descrito en detalle y en
mds de una oportunidad cuando se preguntan si es posible una retdrica
verdaderamente técnica. Asi vemos cémo se define la locura como una pasion
del alma en los discursos socraticos y se procede a explicar claramente cémo y
porqué se dan tales y tales efectos cuando aparece. De este modo el discurso
parece ganar en poder explicativo y sus conclusiones tienen una fuerza de

necesidad de la cual el discurso de Lisias carece.

Page 12 of 19



Ciertamente el primer discurso de Sdcrates supera en forma y contenido al de
Lisias, lo que Fedro ha admitido ingenuamente es que hay tal cosa como el alma
y que cuando esta no es dominada por la opinién adquirida que tiende hacia lo
bueno es presa de sus apetitos, lo cual es causa de males. Los males, aunque son
para un individuo dotado de un principio de accién que tiene dos partes
antagonicas (todo lo cual ha salido de la manga, o de la tinica de Sécrates), se
siguen valorando segun los criterios de conveniencia aceptados por lo general,
esto es segun la opinion dominante. Es con este orden de valores con lo que
Socrates ha de romper en la palinodia, para hacerlo debe romper también con el
lugar de privilegio que le asignan a la sobriedad y a la sensatez y privilegiar la

locura.

Pero ¢por qué romper con el orden de valores comtinmente aceptado? ¢Qué
tienen de malo la sobriedad y la mesura que cualquier padre recomendara a su
hijo? De suyo y en cuanto tales nada. Salvo que no han justificado su correcciéon
y se toman como orientacién para la accién solamente porque son tradicionales
y, ademads, este tipo de opinién conduce a una contradiccién insostenible: harian
de Eros, una divinidad, una fuente de males. Platén podria justificar el primer
aspecto diciendo que una opinidn puede ser correcta gracias a la buena fortuna,
pero nada puede justificar que un dios sea fuente de males. Esta es la necesidad
de la palinodia, intentar lavar la impiedad (y la contradiccién) en que se incurre

al decir que un dios, bueno en cuanto divino, puede ser fuente de males.

Debe haber entonces un modo de conocer verdaderamente lo que estd bien que
sea consistente con una opinion sobre la divinidad como fuente de bienes, para
esto se ha compuesto el mito del carro alado. Para que el discurso socrdtico
cumpla su finalidad piadosa (no s6lo con los dioses sin con una forma arcaica
del principio de no contradicciéon) debe demostrar que los dioses se proponen la
felicidad de aquel a quien envian la locura. Esto ha sido aceptado por los griegos

histéricamente, lo prueban sus formas sagradas de locura, que,

Page 13 of 19



coincidencialmente son sus formas superiores de conocimiento, en todas las
cuales intervienen los dioses: son formas de hacer presente a los hombres la
sabiduria de la divinidad. La adivinacion, la profecia y la poesia a las cuales

Platon va a agregar la erdtica, cuya forma mas excelsa es la filosofia.

Es de suma importancia tener esto en cuenta y no identificar amor y filosofia
pues la locura erdtica de origen divino tiene tantos modos de manifestarse
cuantas clases de almas existen y Platén puede explicar la suerte de todas ellas y
la clase de felicidad que aguarda a quien sea adecuadamente iniciado en tales
misterios. En otros términos: es posible que los que no son fildsofos se
comporten bien y alcancen la felicidad; aunque todos requieran para ello de un
conocimiento cierto sobre la causa de su pasién y como hacer de ella una fuente
de los mayores bienes: ello sélo es posible si el alma alcanza cierto tipo de

autodominio.

El amor sélo puede explicarse como una afeccién del alma y la felicidad que de
él proviene como la suerte que le corresponde en virtud de su modo de vivir la
vida, asi, la mayor parte de la palinodia estara consagrada a explicar lo que es el
alma, cudles son sus partes, cudl es la diferencia entre las almas de los hombres
y las de los dioses, por qué existen los seres llamados mortales, cudl es la vida
que llevan las almas antes de que tales mortales existan, y segun ésta cudl es la
vida que llevan las almas al llegar a ser parte de un ser mortal, cémo les ocurre a
éstas ser afectadas por el amor y cémo es posible para quienes lo padecen hacer
de él un modo de acercarse todo lo posible a la dichosa vida que llevaban antes
de formar partes de un ser mortal. De todos éstos destacaré tres elementos. El
alma tripartita, su familiaridad con lo inteligible que se presenta como el mayor
objeto de deseo, y el autodominio como forma de alcanzar lo que el alma desea

mas.

El alma del segundo discurso no tiene entre sus principios de accién a la opinién

adquirida, ni se debate entre ésta y el apetito. Tiene una estructura triple que

Page 14 of 19



permite el dominio de la razén sobre los apetitos, gracias a la colaboracion de un
elemento apetitivo afin a ella. Estos tres elementos pueden sentir de modo
unanime el enorme placer que produce la contemplacién de lo inteligible. Quien
haya gozado de aquello tendrd como su mayor aspiracién volver a gozarlo y
gozarlo para siempre. Estd claro que no se trata de una aspiracién exclusiva de la
razon pero que solamente la razén puede reconducir al alma al placer que ansia,
con todo llegar a su meta no sera posible sin que las fuerzas apetitivas sean
orientadas y mantenidas en esa direccidn. Estd claro pues, que lo que se busca
con la primacia de la razén en el alma no es que la razén domine a las otras
partes del alma sino que, al hacerlo, las conduzca en pos de aquello que

constituye el objeto de su deseo mas profundo.

Lograr esto supone un comportamiento del todo insélito si se lo compara con el
comportamiento habitual de los hombres. Los objetos que desea el enamorado
cuya pasion tiene origen divino (una pasién derivada de la contemplacion de lo
inteligible) son distintos a los que los hombres suelen desear y su modo de
conseguirlos también. Esta forma de comportarse distingue al iniciado y es el

primer elemento para la respuesta a la pregunta de Gabo.

3. El Comportamiento Atopico y Las Técnicas de la Palabra

Cuando Sécrates descubre que Lisias y él han cometido una impiedad
componiendo discursos en los que se dice que el amor es causa de males para los
hombres devela también el motivo que lo llevd a ello: buscaba agradar antes a
los hombres que a los dioses, y tratando de halagar a aquellos insulté a éstos.
Sécrates advierte que posee suficiente ingenio natural y ademas conocimientos
de los asuntos sobre los que habla, nada le impide vencer al mejor escritor de
discursos de su tiempo, sin embargo, esto por si sélo no le libra de cometer una

impiedad.

Page 15 of 19



En la segunda parte, al terminar el desarrollo de la nocion de la técnica retérica
hace una reflexion similar en la que reconoce que los conocimientos que hacen a
un hombre orador no lo llevan necesariamente a buscar con su arte agradar a los
dioses en cuanto le sea posible, la experiencia ensefia que la mayoria de ellos
optan por competir por el benepldcito de los hombres y por obtener aquello que
la mayoria llama valioso. La posicién de Sdcrates podria enunciarse asi: tal vez
el perseguir la piedad (y aqui piedad no es otra cosa que erdtica encaminada a
los supremos objetos de deseo) parezca dificil pero también es verdad que
buscando aquello “se obtendran también, si se desean obtener, de aquellas

grandes cosas, estas pequefias en su mayor perfecciéon” (247 a).

El filésofo no sélo conoce esta opcion sino que la toma. Mientras que un retorico
conoce los secretos de la psicagogia y puede o no servirse de ella para que le
reporte una ganancia en términos de estimacion, poder o dinero, el fildsofo sabe
que no hay una ganancia en el orden humano que pueda compararse con las del
orden divino. Dado que las ganancias del primero son evidentes para todos y las
del segundo sélo para algunos, el comportamiento del filésofo en pos de estas

ultimas sera atopén para la mayoria.

Esto puede explicar también la actitud del filésofo frente a la escritura, lo que
ella pueda reportar en cuanto figurar en la memoria de los hombres es
deleznable si se lo compara con lo que se puede obtener trabajando en conseguir
el autodominio y acercandose lo mas posible a la inteleccién. Es importante
sefialar que es precisamente cuando se dirime el asunto de la escritura que la
condiciéon de filésofo trasciende los géneros y las formas de discurso de modo
que se llama filésofo al que tiene por objetos de amor, estimacién cosas mas
valiosas que sus propias obras. Tal vez por eso no sirven para reconstruir la

patria del patriarca, tienen fiebre en los cafiones.

Santafé de Bogota, miércoles, 13 de octubre de 1999 4:16:12 a.m.

Page 16 of 19



Citas.

Primera edicién: mayo de 1975.

2 Cfr. H.G. LIEDEL Y R. SCOTT Greek-English Lexicon, Clarendon Press, Oxford, 1996 (Novena
edicién con suplemento incluido) p.272.

3 Es especialmente aburrida la polémica entre Heath y Rowe en: ROWE, C.J., “The Argument and
Structure of Plato’s Phaedrus”, en: Proceedings of the Cambridge Philological Society, 32 (1986), p.
107 y HEATH, MALcOM, “The unity of Plato’s Phaedrus”, en: Oxford Studies in Ancient Philosophy,
(1989), vol. VII, pp. 151-191.

4Salvo el de Brisson, citado méds abajo.
5 Fedro, 229 ¢ 7- 230 a 10.

6 El sentido del término agroikos, tiene los sentidos que tiene su traduccién castellana por
rustico. Se refiere tanto al campo como a lo burdo y no muy elaborado. Fedro, 229 e 3: a(/te
a)groi/k% tini\ sofi/# xrw/menoj.

7 Fedro, 229.d.3 li/an de\ deinou= kai\ e)pipo/nou kai\ ou) pa/nu eu)tuxou=j a)ndro/j.
Seguimos la edicién de BURNET, J. Platonis opera, vol. 2, Oxford, Clarendon Press, 1901. Las
citas hechas en el cuerpo del texto corresponden a la traduccién de Luis Gil, que sigue siendo la
mejor disponible en castellano y ha sido reimpresa en varias oportunidades. PLATON, Fedro,
Clasicos Politicos, Instituto de Estudios Politicos, Madrid, 1957.

8 El segundo uso de un término del campo semdntico que se estd estudiando ocurre cuando
Sécrates dice que el estudioso del mito se veria obligado a registrar todas las variaciones de las
figuras miticas y los portentos relativos a ciertas naturalezas objeto de leyendas : te kai\ a)topi/ai
teratolo/gwn tinw=n fu/sewn. Fedro 230 e. La atopia en este caso se entiende como rareza o
maravilla.

? Fedro 229 e 4 — 230 a 6 e)moi\ de\ pro\j au)ta\ ou)damw=j e)sti sxolh/: to\ de\ ai)/tion,
w) = fi/le, tou/tou to/de. ou) du/namai/ pw kata\ to\ Delfiko\n gra/mma gnw=nai e)mauto/n:
geloi=on dh/ moi fai/netai tou=to e)/ti a)gnoou=nta ta\ a)llo/tria skopei=n. o(/gen dh\ xai/
rein e)a/saj tau=ta, peiqo/menoj de\ t%= nomizome/n% peri\ au)tw=n, o(\ nundh\ e)/legon,
skopw= ou) tau=ta a)ll' e)mauto/n, ei)/te ti ghri/on 0)\n tugxa/nw Tufw=noj poluplokw/teron
kai\ ma=Ilon e)pitequmme/non, ei)/te h(merw/tero/n te kai\ a(plou/steron z%=on, qei/aj tino
\j kai\ a)tu/fou moi/raj fu/sei mete/xon.

10 Sobre el tema de la escena del Fedro y sus particularidades estilisticas Cfr. FERRARI, G.R.E
Listening to the Cicadas: A Study on Plato s Phaedrus, Cambridge, 1987.

11 La primera de estas menciones del lugar en la articulacién de la accién es una expresion, entre
la broma y el coqueteo, con que Fedro pretende obligar a Sécrates a hablar “Estamos los dos
solos en un lugar deshabitado (en heremia) y yo soy mas fuerte y mds joven” 236 c 10. La
segunda es mucho mds explicita pues atribuye al lugar ser fuente de inspiracién y causa de la
elocuencia con que Sécrates pronuncia su primer discurso. En este punto, tanto el lugar como la
conducta que el lugar inspira son calificados de inusuales. 238 ¢ 5 — d 9. La tercera mencién
articulante ocurre cuando Sdcrates intenta cruzar el Iliso, en medio del cual recibe la advertencia
del daimon que le sugiere la composicién del su segundo discurso: la Palinodia. 242 a 1, 242 b 9.

12 Fedro 230d 3 —e 2.

Page 17 of 19



13 Fedro 269.e.1- 270.a.8.

Sécrates Es muy probable, mi buen amigo, que Pericles haya sido con razén el hombre mas
perfecto de todos en la oratoria.

Fedro ¢Por qué?

Sdcrates Todas las artes importantes necesitan como aditamento el “charlatanear” y el
“meteorologizar” sobre la naturaleza. Pues de ahi parece que viene esa elevacion mental y esa
eficacia en todos los aspectos. Y esto, en adicion a sus dotes naturales, fue lo que adquiri6
Pericles. Pues habiendo tropezado con Anaxdgoras, un hombre, creo yo, que reunia esas
condiciones, llendse de meteorologia y penetrd en la naturaleza de la inteligencia y de la falta de
inteligencia, sobre las que tantisimo hablaba Anaxagoras; y de ahi sacé y aplico al arte de la
palabra lo que le convenia. {SW.}Kinduneu/ei, w)= a)/riste, ei)ko/twj o( Periklh=j pa/ntwn
telew/tatoj ei)j th\n r(htorikh\n gene/sqai. {FAL} Ti/ dh/; {SW.} Pa=sai o(/sai mega/lai tw=n
texnw=n prosde/ontai a)dolesxi/aj kai\ metewrologi/aj fu/sewj pe/ri: to\ ga\r u(yhlo/noun
tou=to kai\ pa/ntv telesiourgo\n e)/oiken e)nteu=qe/n pogen ei)sie/nai. o(\ kai\ Periklh=j pro
\j t%= ew)fuh\j ei)=nai e)kth/sato: prospesw\n ga\r oi)=mai toiou/t% o0)/nti )Anacago/r#,
metewrologi/aj e)mplhsqei\j kai\ e)pi\ fu/sin nou= te kai\ dianoi/aj a)fiko/-menoj, w(=n dh\
pe/ri to\n polu\n lo/gon e)poiei=to )Anacago/raj, e)nteu=qgen ei(/lkusen e)pi\ th\n tw=n lo/
gwn te/xnhn to\ pro/sforon au)tv=.

En este pasaje de la segunda parte del didlogo, observamos al retérico politico por excelencia
enriqueciendo sus dotes naturales con el conocimiento de la naturaleza que le aporta el fisico por
medio de este ejemplo Platén introduce el método de la divisidn para el estudio del alma, parte
fundamental de la técnica retdrica. Este pasaje es, por si mismo bastante raro — atopon
podriamos decir- si se lo compara con las opiniones que Platén ha expresado sobre los personajes
en cuestion en otros lugares, algunos han querido ver en él una tipica ironfa socratica, otros,
como Brisson, han visto en él una clave para comprender el conjunto del didlogo, yo creo que
sirve ademads para comprender que la preocupacién platdnica por la retdrica puede integrarse
dentro del conjunto del conocimiento de un modo adecuado, tiene un lugar propio. Contra
aquellos que sostienen que toda retdrica es desplazada por la dialéctica, debe sostenerse que la
filosofia puede dar razon de la retdrica y esta puede aplicarse a su objeto de modo técnico si se
orienta a partir del conocimiento de la verdad. Cfr. Luc BRISSON, “Tunité du Phedre de Platon,
Rhétorique et philosophie dans le Phédre”, en: Livio ROSSETTI (Editor), Understanding the
Phaedrus: Proceedings of the II Symposium Platonicum, Sankt Agustin, 1992.

14 Fedro 251 e 1.

Bibliografia

1. BURNET, J. Platonis opera, vol. 2, Oxford, Clarendon Press, 1901.
2. FERRARI, G.R.E Listening to the Cicadas: A Study on Plato's Phaedrus, Cambridge, 1987.

3.HEATH, M., “The unity of Plato’s Phaedrus”, en: Oxford Studies in Ancient Philosophy, vol. VII,
1989.

4. LIEDEL, H.G. Y SCOTT, R., Greek-English Lexicon, Clarendon Press, Oxford, 1996.
5. BRISSON, L., “Punité du Phédre de Platon, Rhétorique et philosophie dans le Phédre”, en: LIvio
RosseTTl (Editor), Understanding the Phaedrus: Proceedings of the II Symposium

Platonicum, Sankt Agustin, 1992.

6. PLATON, Fedro, Clasicos Politicos, Instituto de Estudios Politicos, Madrid, 1957.

Page 18 of 19



7. ROwg, C.J., “The Argument and Structure of Plato’s Phaedrus”, en: Proceedings of the
Cambridge Philological Society, 32, 1986.

Page 19 of 19



